#### मारत सरकार GOVERNMENT OF INDIA

राष्ट्रीय पुस्तकालय, कलकत्ता

### NATIONAL LIBRARY, CALCUTTA

वर्ग संख्या

1801c

Class No.

पुस्तक संख्या 84.9

Book No.

1707 0/N.L. 38.

MGIPC-S6-13 LNL/72-10-1-73-10,000.

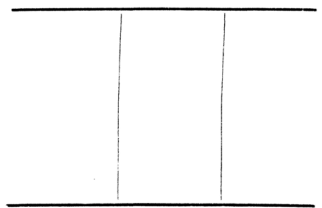
### भारत सरकार GOVERNMENT OF INDIA राष्ट्रीय पुस्तकालय NATIONAL LIBRARY

कलकत्ता

#### CALCUTTA

अंतिम अंकित दिनांक वाले दिन यह पुस्तक पुस्तकालय से ली गई थी । दो सप्ताह से अधिक समय तक पुस्तक रखने पर प्रतिदिन 6 पैसे की दर से विलम्ब शुल्क लिया जायगा ।

This book was taken from the Library on the date last stamped. A late fee of 6 P. will be charged for each day the book is kept beyond two weeks.



GMGIP (Pub. Unit), Sant.—S7—4LNL/80--20-8-80-250,000.

180 J. 180 Jc 84.9

# BIBLIOTHECA INDICA.

## COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Bon. Court of Directors of the East Endia Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL

EDITED BY

DR. E. ROER.

VOL. I.
JANUARY TO APRIL, 1848.

Nos. 1 TO 4. .

माधवाचार्यकृतभाष्यसहितऋग्वेदसंहितायाः प्रथमाष्ट्रकस्य प्रथमावधि द्वितीयाध्यायपर्यकाः

THE FIRST TWO LECTURES OF THE SANHITA OF THE

RIG VEDA,

WITH THE COMMENTARY OF MADHAVACHARYA, AND AN ENGLISH TRANSLATION OF THE TEXT,

146

DR. E. ROER.

CALCUITA :

PRINTED BY I. THOMAS, BAPTIST MISSION PRESS.

1849.



# BIBLIOTHECK PADIC.

# COLLECTION OF ORIENTAL WORK

FURLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Senies Nos. 661-698-715-747.

# ADVALTA BRAHMA SIDDHI

EY

KASMIRAKA SADANANDA YUTI

EDITED WITH CRITICAL NOTES

BY

PANDIT VAMAN SHASTRI UPKLETAYA OF I



# अद्देतबचासिद्धिः।

अध्मीर्य-श्रीसदानन्द-यति-विर्चिता

इयलामपुराभिधयामनिदासिना

पण्डित वामनशास्त्री उपाध्याय

इत्येतेन मंगोध

सम्रत्याख्या सगधीलता च।

सा च

वक्रदेशीयास्यातिकसमाजानुज्ञया

कलिकातानगर्धी वाप्तिस्टिमिणनयन्त्राक्षये सुदिता ।



रूष्ट-सिद्ध पर अप्रशादाधियत- विश्वेन देशादनकथान् मतिते । मुगान् सन्याद्धितुमिष्ण्ता मया प्रथमं दाविज्ञात्वान् कनपन् स्काम्या तत्रमः वाव्यात्वान् कनपन् स्काम्या तत्रमः वाव्यात्वान् वानपन् स्काम्या तत्रमः वाव्यात्वान् वाव्यात्वाने देशाच्याद्धित्वां पर्माक्ष्यादि । तत्र तत्र अनेकविद्याविजोद्यानां विद्वां दर्शन-पत्र-सम्माध्यादि । नात्मानं सम्भाव्य तत्मस्वाय-स्थानम् अप्रतीन् सृष्ट्यात्वाच राज्यात्व प्रवानिक्तं वानुष्य स्वप्रद्यान्यति प्रतिनिक्तम् । किल्लाकं प्रपत्रे स्थाया प्रवानस्वतिष्यान्यस्य स्वप्रद्यान्यति प्रतिनिक्तम् । किल्लाकं प्रपत्रे स्थाया प्रवानस्वतिष्यान्यस्य स्वप्रद्यान्यति प्रतिनिक्तम् । किल्लाकं प्रपत्रे स्थाया प्रवानस्वतिष्यान्यस्य स्वप्रद्याव्योकनाय तर्ष्यमानद्योऽस्वस् ।

खिलासंवसरीय-खण्डावप्रोपिर द्यापितितमे वर्षे यक्षे मासे दश्यादिने खण्डा सम्बाद्याः स्वाप्रात् स्वत्याम् स्वत्याम् प्रवासिति इम् । तत्र प्रचर्म, खल्तप्रम्यदारा विदितनामधेयं भालदाधिपति (तिस्मन्द्रसम् ख्रुराजं) वृद्दा तल्युतानकानकोने प्रधममेन तृष्ठक्षस्य अस्पमध्यनकासित भाषा तल्युत्रसलारं खीळ्य राजस्थानाभिधपरिभगत्मम् भूपतिसंक्षतीन् अव्यामाः मा-क्षतानित माक्षतानामास्य राजप्रय-राजदर्धानमञ्जसकात्नान्। व्याप्रातः, कृति मन्तिया, कृति वार्वमीमाधियः, स्वस्मादक्षता विदुधः, कृति रमधौयानि देवानयानि, कृति स्वस्मे स्वति देवानस्य कृति स्वस्मे विद्वाप्तः स्वया द्याः। स्वस्थ स्वयं देवानस्य व्याप्तः विद्वाप्तः विद्वाप्तः विद्वाप्तः विद्वाप्तः स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य विद्वाप्तः विद्वाप्तः स्वयास्य स्वयास्य स्वयास्य स्वयः स्वयान्त्रस्य स्वयः स्वयः

प्रवासस्य मुखा यथा—
तीथानास्यमान्तरं परिषयः धर्वेत विभाजनम्
नानावर्थनिरीचर्च पुष्ठवनिर्मानादनोडीमामः ।

ना मया, निष्ठकालतेकोरिक्तानिय नालाडकरेख मटान तैः राजस्थानगतान् बरपतीन् दृष्टा ऋषञ्चनस्थाकः विनोदि तेथाकेथाः महासाख-राजादियाः विशिष्ठ-सलारः। व्यवन्तरं महरातान कातिचन अपतीन तत्तरेप्रशासत्कारं खावकीका प्राची मः प्रवेशानकृतिन द्रोत्सारितमपि वक्षरेशं निवासदाधारादिभि वातीय पविषं सार्वभौमिकीप्रतिनिधिनिवासेन राजनची-निवयं शामरारं इन्हणासेन समा ; सार्गे सप्रमार्थ देशान्तदागतानां यण तच तच वीणिकास तचल-दिवदारा चातिव्यं तम्यादयनीमिव च गमरी वादायासीमवजीका, मञ्जूकन्यकामकाञ्चवनेवाकानं पाविष्या अश्वा-नार्था निया विवास प्रमृति स्तिकाविवासं नगतमां विश्वेश्वरमान्यां, तथावान् लिखिलगारहत्वनः विदन्तनान् गुळमुं करवनोत्ता, तेथां विदद्वोकीनाभ-मुर्गोला तनगर्निवासस्खमकत्ममा अपि भगवती विश्वसरस्य चरस-करानं चृद् निधाय कानिकासाविचासिनीविक्तमञ्जलमानसः पुनरायमनाय पश्चितः। वाराश्वसी नसब्बत्ध निःखतेन संगा समस्राजधानी कुससपुरी कार्यचामकावियोगासिकासपि (पाटना) क्यानियोसिव मदागसनगती ज्ञाया अर्थो स्थित। दाश्चिकोत्त सभाविषात्त्र अन्तरावितरानि अन्यान्यि तीर्ध-क्षेत्रादीनावनीष्य त्यरया प्रस्थितम् । समञ्चतिद्वा व्याकारयनी समयः क्षिकामित किकालामिक्रिये इस्वानस्म्। तस्र च चक्र-किष्वभौगामा स्वामन्तराज-राजग्रयम दूरादिनिः कतमन्त्रमित ्रामिव खळााः बाखयमिव दाचित्रप्रखापग्रसिव

तसव क्षेत्रसार्थिवविश्वितं तहार पृष्टाहृश विद्यान-स्वामनुश्यात्रभ्य च स्ति गावादितवान्। कति किलानं तच शिवा सैविवान् जनपदान् तच्यं ब्राह्मसङ्गितिवकमिय व्यवधे क्यो-द मद्याजमव्योक्य शस्त्रतं विशिष्टणस्वादं खीळ्य पाष्टापटे कीतुवाजस्त्रमाः वार्मस्वान् व्यावकितीन् व्यवदान् दृद्य-वेष्ववित्रीयातिविधिनिवासं सिरिस्तानं (विद्या)



### PREFACE.

The present work is the first of a series of Oriental publications, which, as the title intimates, will be printed under the patronage of the Hon. Court of Directors and the superintendence of the Asiatic Society. It is to appear in the form of a Journal, in monthly numbers of 80 to 100 pages. Every work-is intended to be accompanied with an English translation, and if taken from Sanscrit literature, with its commentary also. The works of this collection may be of any Oriental language, provided they relate to India; the greater part, however, will be taken from the Sanscrit, partly because the literature of that language in all its branches possesses a number of valuable works, not yet published, and partly because the Sanscrit is more intimately connected with India than any other Oriental language.

The idea of this publication is due to my friend, Mr. Laidlay, to whose minute on the Oriental Publications of the Asiatic Society (Annual Report of the Asiatic Society 1847,) I refer for further information.

Before entering upon an account of this edition of the collection of the Rig Véda Hymns, I have to premise a few words explaining to those of my readers who are not acquainted with the late proceedings of the Asiatic Society, the reason why it is to remain a fragment.

Requested by the Asiatic Society to obtain the suggestions of the Oriental Section with regard to the immediate adoption of measures to publish the Védas, I submitted to the Oriental Section, the 30th March 1847, a Report, proposing the publication of the Sanhitá of the Rig Véda with its commentary and a translation of the text. The Society approved of the proposition, and appointed me editor of the work, under the superintendence of the Oriental Section. The MSS. for the edition had been collected from the Libraries of Calcutta and the College

of Benares, and the first two lectures completed, when a letter from Professor Wilson announced to the Society, that the printing of the Rig Véda Sanhitá had been commenced upon at Oxford, at the expense of the Court of Directors, and that other parts of the Védas were preparing for the press in Germany and Russia. Upon receiving this information the Asiatic Society was obliged to abandon the undertaking, but at the stime resolved to publish the part of the work that had been completed.

The MSS. at my disposal for the text and commentary of the Rig Véda Sanhitá, are the following, (a.) for the text.

- 1. Nos. 8 to 36, from the Library of Bishop's College, on small leaves, a most carefully written and correct MS.
- 2. No. 443, from the Library of the Asiatic Society.
- 3. Nos. 1418 to 1428, from the Library of the Sanscrit College, in the most perfect preservation, and in every respect a most excellent and correct MS.
- 4. No. 1417, from the same, written in the Pada Pátha, a mode of writing the Véda Hymns, in which the compounds are separated into their elements, and each word is written independent of the rules of Sandhi.
  - (b.) For the commentary.
  - 1. A MS. of the Asiatic Society, very incorrect and defective.
  - 2. A MS. from the Sanscrit College, generally correct.
- 3. A MS. from Benares, also pretty correct, transcribed for the Asiatic Society from a MS. in the College through the kindness of Dr. Ballentyne; this MS., however, does not contain the two first chapters complete. All these MSS. are written in the Devanágarí character.

No difficulty was experienced in determining the text. The MSS. (with the exception of that of the Asiatic Society) are written with religious attention to the correctness of the text, and a comparison of all with Rosen's edition, gave very few variations; none of them of any importance.

The commentary on the other hand offered in this respect many difficulties. The MS. of the Asiatic Society, besides its numberless orthographical and grammatical errors, is written in so careless a manner, that frequently whole passages are misplaced or omitted. The Sanscrit and Benares College MSS. are much more careful trans-

cripts, although sometimes omissions occur also; they appear, however, to have been copied from one and the same original MS., for, with a few exceptions, they generally agree with each other. These remarks mainly apply to the introduction to the commentary; here discrepancies, omissions, &c. abound, evidently because it is in some passages difficult to understand, and the transcribers sometimes interpolate their own explanation. In the commentary to the hymns the MSS. agree better, and different readings are in fact of rare occurrence.

In giving the different readings it was not thought necessary to mark such deviations as are only variations of the same grammatical form, for instance we for which, each of which might have been equally well chosen by the author, and which do not indicate a different shade of thought or expression. Nor was it deemed expedient to point out the omissions in one or the other MS.

The commentary in explaining the Védaic forms of grammar, generally refers to Páníni's Sútras, without, however, quoting the rules. I have added the references to Páníni, in which I derived the greatest assistance from Boethlinck's excellent edition of Páníni's Sútras. Sometimes the references to Yáska's Nirukta have also been noted, but as I received the Nirukta rather late, I was not able to give them all.

The commentary of Sáyana Áchárya is no doubt a mine of learning with regard to Védaic literature. It is in every respect a most substantial body of all the learning treasured up for so many centuries concerning the orthodox understanding of the Védas and the religious opinions derived from them. It exhibits a comprehensive knowledge of the different disciplines, connected with the study of the Védas, and also of the works of the author's predecessors. It was first my intention to give an analysis of Sáyana's work, but as my labours in this direction are superseded by Prof. Wilson's edition of the Rig Véda, I have given up the task, other labours now requiring my undivided attention.

With a view to facilitate the proper understanding of the hymns, the following remarks on the religion, as found in them, are offered.

It is first of all necessary to consider the religion of the hymn collections of the Védas independently of the doctrine taught be Sáyana and the Bráhmanas, or the parts of the Védas which contain religious precepts, the rituri, &c. Sáyana, who lived in the 14th century P. C.,

has of course an opinion of the deities in the Védas, which is formed-according to the view of the learned Brahmans of his own days.

Although the Brahmanas were composed at a very early period, yetthe philosophic doctrine of those who had for so many centuries studied the Védas, was then already fully established.

In the Bráhmanas we find a pantheistic system; there is one allpervading spiritual substance of which the several gods, as well as all
other beings, are parts. This system was adapted to the explanation
of the Védaic deities. It is no doubt the prevailing belief of the most
ancient period of the Hindu religion nearest to the composition of the
Védas. Nay, this philosophical conception, attained in a very early
age, has remained unchanged in all periods of Hindu history. In this
respect, the religion taught in the Bráhmanas, is the same which the
pandits of the present time entertain, the belief that all finite beings are
emanations from one infinite substance. The religion of the people
only has changed, as there is now a worship of Krishna, Shiva, &c.,
while before Indra, Agni, &c. were adored.

Referring, however, to the collections of the Véda hymns, we find a different belief. There is evidently a polytheistic worship of Indra, Agni, Aditi, &c., and no attempts as yet are made to form the idea of one infinite substance. The gods of the Védas are evidently elements, as fire, wind, or conspicuous objects of nature as clouds, lightning, &c. Such deities must have a double character, already noted by Yáska, viz. as elements, their attributes are elementary; as gods, they will receive attributes belonging to rational natures. Thus for instance, the fire in its elementary character consumes, gives light, &c.; as god it is the messenger from man to the gods in consuming the sacrifice; it is the keeper of treasure, the source of wisdom, &c.; it has a chariot and horses, &c.

If we want to reconcile the variety of gods with the idea of one universal being, the result is a monstrous combination of nonsense with philosophical doctrines. If, however, we consider this belief in itself, independently of the symbolical and allegorical explanations of a later period, we shall find it consistent and adapted to the primitive state of the mind of the people. The hymns are generally very simple in their composition; there are many beautiful conceptions, and on the

whole impress us with a favourable opinion of the moral and poetical susceptibility of the Hindus at an early period.

To introduce in the mythology of the hymns, I quote here a passage from Yaska's Nirukta which gives a kind of systematic view of the gods that occur in the hymns, which is on the whole correct and remarkable for the circumstance, that it exhibits the most ancient view, preserved to us, of the Hindus themselves on the religious system in the Véda hymns.

The gods are parts of one Atmá (universal soul). The Rishis (the sages who are supposed to have first pronounced the hymns) praise them for possessing a greater share of the nature of which all creatures participate, for it is said that all creatures have their origin from the all-embracing nature. The different creatures are produced either by action or by the Atmá. Atmá is like the chariot, Atmá like the horse, Atmá like the bow, Atmá like the arrow, Atmá is the substance of all the gods.

There are three deities: Agni (fire) who has his place on the earth; Váyu (wind), or Indra (who has his place in the atmosphere), and the sun (Aditi), who has his place in the heavens.

Although each of them is one, they have many names from their greatness, or from the multiplicity of their works; as one and the same priest has many names from the difference of his duties and praises, as the name of Hota (who sings the Rig Véda hymns), Adhwaryu (who arranges the sacrifice according to the Yajur Véda), Brámha, Udgata (who recites the Sáma Veda), or as many people perform the same work by division of its various parts. The identity of place and fruition must also be mentioned. Thus, on the earth animals, men and gods, have identity of place and fruition; thus the earth is object of fruition for the clouds, the wind and the sun; the other world also for fire.

The deities must be considered twofold, first, as far as they are like men by shape and understanding; in this respect their praises are made accordingly; and secondly, as far as they are like things; (unconscious substances) when their praises are also made accordingly.

The attributes of the gods are as follow:

1. The attributes of Agni. His place is in this world (the earth), his sacrifice the Prátasavana; his season the spring; the metre, in which he is praised, the Gáyatri. His wives are Ágnáyí (the personified power of fire), Prithibí (the earth), Ilá, his works, the conveying of the

sacrifice to the gods, and of the gods to the sacrifice, and to manifest (the visible things). The deities, which must be praised together with him, are: Indra, Varuna, Parjanya, the Ritus.

2. The attributes of Indra. His place the atmosphere; his sacrifice the Mádhyandina; the metre, in which he is praised, the Trishtubh; the part of the Sáma Veda, devoted to him, Vrihasáma; his hosts of gods are such, as are in the middle place, and also his wives. His works are the creating of vapour, the killing of Vrittra, and all such deeds as require great strength. The deities that are praised with him, are: Agni, Soma, Varuna, Pushan, Brihaspati, Bramhanaspati, Parvata, Kutsa, Vishnu, Váyu, with Mitra Varuna is praised, with Púshtan and Rudra Soma, with Váyu Púsha, with Váta Parjanya.

3. The attributes of Aditya.

His place the heaven; his sacrifice the Tritiya Savana; his season the rainy season, his metre the Saptadasástoma; his part of the Sáma Véda Vairupa; his hosts of gods those that dwell on the highest place, and also thus his wives. His works are the attraction of vapours by his rays, the keeping of them, and all such works as require great heat.

It was my endeavour to render the translation as literal as the idiom of the English language would admit, and I believe that the hymns in their English dress may be understood, as they are, without the cumbrous and tedious apparatus of explanatory notes. Independent of a number of words, not met with in the modern Sanscrit, and of some peculiar grammatical forms, the language of the Véda hymns, although elevated, is always simple. The only difficulty to understand it, arises sometimes from words that are omitted, evidently because they contained some allusions well known to the hearers. In such passages I found it necessary to insert one or the other word in the translation. Another cause for sometimes introducing words, not in the original, is a grammatical peculiarity in the ancient Sanscrit. Different from the modern Sanscrit, the language of the Védas may optionally separate a preposition from the verb with which it is compounded, and this liberty extends so far, that when in the first half of a Sloka the verb and preposition are given, the preposition alone is sometimes repeated in the second part of the distich. On such occasions the insertion of words was of course indispensable. All the words, thus introduced, have been marked by italies.

. I have noted for each hymn the name of the deity which is praised, the name of 'the Rishi and the metre in which it is composed. The Rishi of a hymn, as known from Colebrooke, is the sage to whom it has first been revealed by Brahma. The names of the Rishis as the seers of certain hymns, are handed down to us by the Anukramanika, one of the most ancient works of Védaic literature, which enumerates all the hymns of the Rig-Véda. I observe here, that the parts of the Anukramanika referring to the first two lessons, are given at their commencement.

With regard to the division of the collection of the hymns, I would in conclusion remark, that there are two modes of dividing it. According to one, it is divided into 10 Mandalas (circles) parted into more or less of Anavákas (chapters) containing somewhat more than a thousand hymns of unequal length. According to the other it has 8 Ashtakas (the eighth part of a whole), each of which is subdivided into 8 Adhyáyas (lessons). These again are divided into more or less Vargas (sections), each containing five Rigs or simple verses, of which there are somewhat more than 10,000 in the Sanhitá of the Rig-Véda.

## ॐ तत्सत् ॐ।

# ऋग्वेदप्रथमाध्यायानुक्रमणिका १

श्रीज्ञांगाय नमः ॥ ॐ ॥ खिमं नवमधुक्रन्दावैश्वामित्रो, वाये।वा-यद्ये, न्द्रवायवमेत्रावरुणास्तुचा, चश्चिनादादणा, श्विनेन्द्रवेश्वदेवसार-स्तास्त्रचाः,सप्तताः प्रवगर्वताः, सुरूपक्षत्नं दर्शेन्द्र, मातुयुंजत्यादहे-वेताः, वण्यारुखे। वीलुचिदिन्त्रेखे, खेन्द्ये।चेन्द्रमिदेन्द्रसानसिमिं, देखि गायन्ति दादणानुषुभन्विन्द्रमयी, जैतामाधुक्कृन्दसी, उमिं दादण-मेधातिथिःकारव, चामेयमिमनिति, पादाद्यमिदेवता, निर्माध्या चाइवनीयस, सुसमिद्रहतीधाः समिद्धीवामि, स्तृनपा द्वराणंस इलावर्षि, देवीदारउघासानता, देखा हातारी प्रचेतसी ,तिसीदेखः सरखतीलाभारत्य, स्वष्टावनस्पतिः खाद्याक्रतय इति, प्रत्यचंदेवता, रतदापीस्त्रक्त, मेतेनान्यान्युक्तदेवता, न्येकादशकानि, खनाराशंसा-न्याप्रशब्दीतानि, ततनुनपाँतीभिर्वेश्वदेव, मिन्द्रसीमस्तयं, तचैन्द्रीः मारती, लाष्ट्यामेथेन्त्रोमेनावरणी, चतुकादविणादस, बाश्विन्यामे-य्युदेवताः, सर्वत्रात्वानवेन्द्रावरायोरेन्द्रावरायं, य्वाकुपादनिष्टता, विन्द्रोक्रसीयसीवा, सामानमिति पश्वत्राद्धासाय, श्रवुर्धामिन्द्रश्व सोमञ्ज, पञ्चन्यां दक्तिकाचान्याः, सादग्रस्यत्वानाराशंसीवान्या, प्रति-त्यमाधिमावतं ॥ इशिः 🕸 ॥

### ॐ नमः परमाताने॥

श्रीग्रेशियाय नमः॥ वागीशाद्याः सुमनसः सर्व्वार्थानामुपक्रमे। यं नला कतस्वयाः स्थुन्तं नमामि गजाननं॥१॥ यस्य निश्वसितं वेदा, यो वेदेश्योऽिखलं जगत्। निर्ममे तमष्टं वन्दे विद्यातीर्थम हेश्वरं॥२॥ यत् कटाच्येण तदृपं दध हक्ष्म श्रीपितः। खादिश्र न्माधवाचार्थं वेदार्थस्य प्रकाशने॥ ॥॥ ये पूर्वात्तरमीमांसे, ते व्याख्यायातिसंग्रहात्। क्षपाणुर्माधवाचार्या वेदार्थं वक्षुमुद्यतः॥ ४॥ खाध्वर्यवस्य यद्येषु प्रधान्याद्याहतः प्रा। यजुर्वेदोऽय होत्रार्थम्यवेदो व्याकरिष्यते॥॥ स्तरिसन् प्रथमोऽध्यायः श्रीतव्यः सम्प्रदायतः। व्युत्पन्नस्तावता सर्वे वेद्यं स्क्रोति बुद्धमान्॥ ६॥

खम के चिदाजः, ऋग्वेदस्य प्राथम्येन सर्वनासातलात, खभ्यर्षितं पूर्वमिति न्यायेनाभ्यर्ष्टितलात्तद्यात्यानमादी युक्तं, प्राथम्यस् पुरुषस्क्रे विस्पष्टं, तस्मायज्ञात् सर्वज्ञतऋचः सामानि जिज्ञिते। छन्दांसि जिज्ञितस्यां तस्मायज्ञस्तसादजायतेति। सङ्ख्यार्षापुरुष इत्युक्तलात्। पर्केन्यरात्, यज्ञात् यजनीयात् पूजनीयात्, सर्वज्ञतः सर्वेर्क्रयमानात्। यद्यपि इन्द्रादयस्वतच इत्यन्ते, तथापि परमेश्वरस्वेन्द्रादिरूपेयावस्थानादिवरोधः। तथाच मन्तवर्यः, इन्द्रं मित्रं वरुणमिमाज्ञरथे। दियः ससुपर्से। गरुतमान्। एकं सिद्या बज्ञधा वदन्ति खिंगं यमं मानतिस्थानमाज्ञरिति॥

वाजसनेयिनसामनिन, तद्यदिदमास्तरमं यजामं यजे वे के के देवमेत स्थिव सादिविस्टिष्टिरेष जन्ने व सर्व्य देवा इति; तसात् सर्वे दिप परमे- श्वर एव स्रयते। न के वलम्य पाठपायम्येनाभ्यर्षितत्वं, किन्तु यद्या- श्वराष्ट्री सेतृत्वादिष । तथास तैसिरीया सामनिन \* यद्दे यद्यस सामा यज्ञवा कियते शिथिलं तत् यद्या तद्दृष्टिमिति, तथा सर्वे, वेदमतानि नास्मानि सामिष्टितेऽर्थे विश्वासदार्श्वाय तदेतद्याम् क्तिमिवृचमेवी- दास्टिना। मन्नकारक्षेत्विप यजुर्वेदमतेषु तत्रत्वास्त्र्यां प्रयोज्या ऋषी

<sup>\*</sup> य**द्यपिकां, सं**।

ब इव बामाताः, सामान्तु सर्वेघास्मात्रितत्वं प्रसिद्धं। बायर्वविकेरिष सकीयसंचितायास्य एव बाज्जस्येनाधीयनी, खतार न्येः सर्वे वेदैराह-तलादभ्यर्श्वितलं प्रसिद्धं। इन्दोगास्तु प्राथम्येन सनत्कुमारं प्रति नारदवाकामेवमामनन्ति, ऋग्वेदं भगवाद्धीम यजुर्वेदं सामवेदमाथ-र्वयाचेति । मुख्कीपनिषद्यप्येवमेवासायते, यत् ऋग्वेदा यजुर्वेदः सामवेदीऽयर्ववेद इति। तापनीयीपनिषद्यपि मन्त्रराजपादेषु क्रमेखा-थ्ययनमेवमामनन्ति, ऋग्यज्ञःसामाधर्वाग्यस्तारी वेदाः साष्ट्राः सन्नाः खास्त्रतारः पादा भवनाति, रवं सर्वनादाहरणीयं, तसादग्वेदस्या-भार्हितस्यादी व्याख्यानमुचितिमिति तान् प्रत्येतदुच्यते । अस्वेव सर्व-वेदाध्ययनतत्पारायणबद्धयज्ञजपादी ऋग्वेदस्यैव प्राथम्यं, अर्थ-ज्ञानस्य तु यज्ञानुष्ठानार्थलात् तत्र यजुर्वेदस्यैव प्रधानलात्तद्यास्थान-मेवादी युक्तंतत्प्राधान्यञ्च काचिटग्रेवाच, ऋचान्त्वः योषमास्ते पुपु-व्यान् गायभं लो गायति प्रकारीषु ब्रह्माली वदति जातिवद्यां यज्ञस्य माजां विमिमीत उ ल हति। रतस्या ऋचस्तात्पर्यं निरुक्तकारी यास्तः सिक्किप्य दर्शयति इत्युलिक् कर्मागां विनियागमाचय इति, पुनरपि सरव प्रथमं पादं विरुखोति, ऋचामेकः पेषिमास्ते प्रुष्टान् होतर्गर्चतीति,। अस्यायमर्थः लग्रब्द रकपर्यायो होत्वविग्रेषणं, होत्रमामक एक ऋलिग् यज्ञकाले सकीयवेदगतानामचां पृष्टिं कुर्ळ-🗷 स्ते, भिन्नप्रदेशे स्वामातानां ऋचां \* संघातमेकत्र सम्पाद्येतावदिदं शास्त्रमिति 🕆 पुछि करोति, सेयं पुछिः खर्चतीत्रम्मर्थस्यक्शब्दका-चरे। चर्चते प्रमस्यतेऽनया देवविश्रोधः कियाविश्रोध स्ततसाधनुविश्रेषेा वेत्युक्षन्द्युत्पिति । खय दितीयपादं विद्योति, गायत्रमेकी मायति प्रकरीयूद्माता, मायचं मायतेः स्तुतिकर्ममाः प्रकर्याऋचः प्रक्रोते स्तरादाभिर्श्वमप्रकडन्तं तच्चकरीयां प्रकरीतमिति विज्ञा-यतं इति। चस्यायमर्थः। उद्गाहनामन एक ऋतिक् गायत्रप्रस्टाभि-घेयं साम प्रक्षर्य इति प्रव्याभिधेयाख्य गायति, धातूनामनेकार्धस्वेन क्तुतिक्रियावाचिने। गायतिधाते। बत्यमा गायत्रप्रस्यः । प्रक्ररीप्रस्यक्त फ्रकोतिधाते खत्पनः। टतं प्रतं इन्तं प्रकी त्याभिन्धी भिरित्येषा व्यत्पत्तिः विसंखिद्रास्त्रणे विद्यायत हति । ष्यय हतीयपादं विद्योति, ब्रम्भेका जाते जाते विद्यां वदति ब्रह्मा सर्वविदिति सर्वे वेदित्मर्छ-

<sup>\*</sup> संघंकां सं। † आफ्री कां सं।

तीति। अस्यार्थः ब्रह्मा नामैक ऋत्विक् जाते जाते तदा तदीत्यज्ञे यचे प्रस्तुते प्रस्तयनादिकर्मीस विद्यामनुद्यां वदति, ब्रह्मद्रपः प्रसे-यामी खेवं सम्बोधितः सन् खों प्रकाये खनुजानाति, सच बद्धा वेद-चयोक्तसर्वकर्माभिकः, तसाधीयतां दृष्ट्रा तत्तदनुकातुं सति प्रमादे समाधातुच समर्थ इति तन्त्रं। तच सामर्थाञ्क्नदोगा खामनन्ति, रषरव यज्ञस्य मनस वाक्च वर्त्तनी, तयोरन्यतरां मनसा संस्क-रोति ब्रह्मा, वाचा होताध्वर्युवर्गातान्यतरामिति, सत्स्रो यज्ञः प्रमादराष्ट्रियाय मनसा सम्यगनसन्धेयः, वाचा च वेदचयोक्तमन्ताः पठनीयाः; तत्र होत्रादयस्त्रया मिलिता वाङ्मयं यज्ञमार्गः संस्तु-र्वन्ति। ब्रह्मा त्वेत्रस्य मनीरूपं यज्ञमार्गे क्रत्समपि संस्तरीति, तसादस्यान्ति सामर्थामिति। चय चतुर्थपादं विद्योति, यचस्य मात्रां विभिनीते, रकोऽध्वर्ययय्द्यस्य युनिता चध्वरस्य नेतेति। चस्याः यमर्थः चाध्वर्थनामक एव ऋतिक यज्ञस्य मात्रां सरूपं विमिमीते विभेषेया निष्पादयति; मीयते निर्मीयत इति मात्रां खरूपं तिन्न-ष्पादकलञ्चाध्वर्यानीमनिर्वचनादवगम्गते । अध्वर्यरित्यच छान्दस्या प्रक्रियया सुप्तमकारं पुनः प्रक्तिपाध्वर्थुरितिनाम सम्पादनीयं। खध्वरं युन्ति खवयवार्धः, खध्वरस्य नेतेति तात्पर्यार्ध इति

परमेश्वरस्य प्ररीरिलात् कर्माप करपप्ररीरधारिजीवनिर्मितलाभाव-मानेस पार्षियलं विविच्चतिमिति चेत्, न, जीवविश्वेषैरिमवाव्या-दित्तीं वेदानामृत्पादितलात् ऋग्वेद एवामेरजायत, यजुर्वेदी वायीः, सामवेद चादिवादिति श्रुतेः ईश्वरसारन्यादिप्रेरकलेन निर्माहलं द्रष्ट्यं। मन्त्रबाह्मणात्मकः प्रब्दराभिर्वेद इतिचेत्, न, ईट्रेगो मन्त्र ईटमं ब्राह्मणित्यनयोरयाप्यनिश्वीतलात्, तसाद्रास्ति कि चिदेदस्य लच्त्रमं, नापि तत्सङ्कावे प्रमासं पथ्यामः । ऋग्वेदं भगवीऽध्येमि, यजुर्वेदं, सामवेदमायर्व्याञ्चतुर्धमित्यादिवाचां प्रमायमितिचेत्, न, तस्यापि वाकास्य वेदानाःपातित्वेनाताश्रयत्यप्रसङ्गात्, न खलु निपुर्योा-ऽपि खखान्धमारी हुँ प्रभवेदिति। वेद रव दिजातीनां निःश्रेयसकरः पर इत्यादि सातिवाकां प्रमाणमितिचेत्, न, तस्याप्युक्त श्रुतिमू जनलेन निराञ्चतलात् प्रत्यचादिकं प्रिक्षित्मप्ययायं, वेदविषया लोकप्रसिद्धिः सार्वजनीनापि नीलज्ञभ श्यादिवङ्गान्ता, तसाल्लच्याप्रमागरिष्ट-तस्य वेदस्य सङ्कावे। नाङ्गीकर्त्तुं भन्चत हित पूर्वप्रचः। खत्रीच्यते, मन्त्र-ब्राह्मगात्मकतं तावदद्गं लच्चगं, खतरवापन्तम्बे यच्चपरिभाषायामे-वाइ, मन्त्रबाद्माययोर्वेदनामधेयमिति, तयोत्तु खरूपमुपरिष्ठाविर्से-यते । चपीरवेयवान्यत्वमितीदमपि यादशमसाभि विविक्तितं, तार्षम् तरच सारीभविष्यति । प्रमागान्यपि यथे। तानि श्रुतिसन् त लेक्सप्रसिद्धिरूपाणि वेदसद्मावे द्रष्ट्यानि। यथा घटपटादिद्रयाणां खप्रकाणलाभावेऽपि सूर्यचन्द्रादीनां खप्रकाणलमविरुद्धं, तथा मन-यादीनां खखान्धारो इत्सम्भवेऽप्यकुर्व्छित प्रक्ते वेदस्येतरवसुप्रतिपाद-कलवत् खप्रतिपादकलमप्यस्त । अतरव सम्प्रदायविदे (क्रिएठतां-प्रक्तिं वेदस्य दर्पयन्ति, चीदना हि भृतं भवन्तं भविष्यन्तं सूद्यां यव-चितं विप्रक्तरुमित्येवं विजातीयनमधें प्रकीत्यवग्रमयितुमितिः; तथा सति वेदमुलायाः स्वतेत्तदुभयमूलाया लेकप्रसिद्धेस प्रामाण्यं दुर्कारं, तसाह्यसम्प्रमाससिद्धी वेदी न केनापि चार्व्याकादिनापाछं प्रकात र्रात स्थितं। नन्यस्तु नाम वेदास्थः कश्चित पदार्थस्त्रधापि वासी याख्येय \* इति, चप्रमागलेनानुपयुक्तत्वात्। निष्ट् वेदःप्रमागं तस्तच-गस्य तत्र दुःसम्पादलात्, तथाहि सन्यगन्भवसाधनं प्रमाणमिति केचिसच्यामाङः। चपरे लन्धिगतार्थगतं प्रमायमित्याचन्तते। नचै-

<sup>\*</sup> याष्ट्रानमर्हतीतिपाठः । (का सं)।

तदुभयं वेदे सम्भवति, मन्त्रवाद्याकाको हि वेदः । तत्र मन्त्राः केचिद्वीधकाः, खम्यक्सात इन्द्रऋष्टिरिखेकी मन्त्रः। याद्रीक्सन्ध-यितमपस्ययाविददित्यन्यः। प्रहर्षेव कर्भरी तुर्फरीतु इत्यपरः। श्राया-नामन्यस्तृपुर्वप्रभुर्मेत्यादय उदाष्टार्याः । मस्त्रोतैर्मन्त्रेः कस्विदप्यर्थे। उवन धाते। रतेष्वनुभव रव यदा नास्ति, तदा तत्साम्यक् लं तदीयसाधनल स् दुरापेतं, अधः खिदासीदुपरिखिदासीदिति मन्त्रस्य ने धकत्वेंऽपि, स्प्रामुर्वा पुरुषा वित्यादिवास्यवत् \* सन्देश्ववाधकत्वाज्ञास्ति प्रामार्ग्यः । खीषधे त्रायसैनमिति मन्त्री दर्भविषयः । स्विधिते मैनं हिंसीरिति च्हरविषयः। प्रशोत ग्रावायः इति पाषायविषयः। रतेव्वचेतनानां दर्भचुरपाषायानां चेतनवत् सम्बोधनं श्रुयते। तती दी चन्द्रमसा-वितिवाक्यविद्यपरीतार्थवाधकत्वाद्यामार्खः। एक एव रही न दिती-योऽवतस्ये, सच्चायि सच्चभी ये रुदा अधिभूम्यामित्यनयोक्तु मन्त्रयोर्थावच्चीवमदं मानीतिवाकावद्याघातनेधिकत्वादपामाण्यं षाप उम्दन्तित मन्त्री यजमानस्य चौरकाले जलेन प्रिरसः सोदनं \* श्रूयते। श्रुभिके शिर चारीच श्रीभयन्ती मुखं ममेति मन्त्रोविवाचकाचे मक्कलाचरगार्थं पुष्पनिर्मितायाः स्रभिकाया वरवध्वाः शिरस्ववस्थानं तयास मन्त्रयोर्लीकप्रसिद्धार्थानुवादिलादनधिगतार्थगन्तुलं गास्ति, तसान्मन्त्रभागी न प्रमार्ग । अत्रीखते, अम्प्रगादिमन्त्रागार्मेशी यास्कोन निरुक्तग्रश्चेऽवनोधितः, तत्परिचयरहितानामनवनेधि। न मन्त्रायां दीवमावहति। खतरवाजनीकन्यायमुदाहरन्ति, नैव स्थायोः रपराधा 🕆 येनेनमन्धः पश्यति, युरुघापराधः सम्भवतीति। अधःखिदा-सीदिलादिमन्त्रस्य न सन्देश्वप्रेवीधनाय प्रवतः किन्तर्षः जगत्कारगस्य परवस्तुने।ऽतिग्रम्भीरतं निचेतुमेव प्रहत्तः,तदर्थमेव ছ गुरुषास्त्रसम्पदा-यरिते दुर्ने धिकलमधः सिदित्यनयाव चामञ्जोपन्यस्यति। सरवाभिप्राय उपरितर्नेषु की खड़ा वेदेवादिमन्त्रेषु स्पष्टीकृतः, खोषधादिमन्त्रेष्टिप चैतना एव तत्तद्भिमानिदेवतास्तेनतेननाम्ना सम्बाध्यन्ते। तास्र देवता भगवता वादराययोग श्वभिमानियपदेशस्विति सूत्रे स्विताः। एक-स्यापि रुदस्य समिद्धाः सष्टसमृत्तिं स्वीकाराद्रास्ति परस्परयाघातः। जलादिमधेण ग्रिरःक्षेदनादेर्जीकसिद्धलेऽपि तद्भिमानिदेवतानग्रह-

<sup>\*</sup> संन्दिन्धार्थ इति कां-सं-प-पाठः । † यदेमसन्भः इति का-सं-पाटः ।

<sup>\*</sup> ब्रुते इति का-सं-पाठः।

. स्याप्रसिद्धलात्तद्वेशिकलेनाचातार्घचापकलं, तता बचावसम्भवादिस मन्त्रभागस्य प्रामार्खः। रतदेवाभिष्रेत्य भगवान् जैमिनिर्मन्ताधिकरके मन्तायां विविच्चितार्थमसूचयत्। तानि च सूचायि क्रमेयोदाइत्य खाखा-स्थामः, तत्र पूर्वयस्तं सत्त्रयति, तदर्शशास्त्रादिति । यस्यार्थस्याभिधाने समर्थी मन्त्रः सरवाभिधेया यस प्रास्त्रस ब्राह्मणवान्यस्य तदिदं वान्धं तदर्येशास्त्रं तसाच्छास्त्रादविवित्तार्थे। मन्त्र इत्यवग्रम्यते, तथाश्वि उरुप्रचलितमन्त्रेण पुरोडाभ्रप्रयनमभिधीयते, परोडाभ्रःप्रययतीति ब्राद्मार्येनापि तदेवासिधीयते,तथा सति मन्त्रेरीव प्रतीतत्वात् तदर्थवाध-नाय प्रवत्तं ब्राह्मग्रमनर्थनं स्थात्, मन्त्रस्थाविविद्याराधेते तु विनियोग-बाधनाय ब्राह्मसम्पयुक्तां तस्मान्मन्ता उचारसेनेवानुष्ठान उपकुर्वन्ति। नन्चारवार्थले सत्यद्र प्रयोजनं परिक स्पेत, खर्थाभिधायकले तु द्रष्टं लम्यते, तसाह,त्माणसानुपयुक्तलमभुपेतापि मन्त्रसाभिधानार्थलमेवे-त्याग्रक्य, उत्तरं स्त्रचयति, वाकानियमादिति । अधिमृद्धीदिवः नजु-दिलोबमेव वाकां पठितव्यमिति मन्त्रे नियम उपलभ्यते, चर्षप्रताय-नन्तु मूर्द्धाचिरित्येवं युत्कमपाठेऽपि भवत्येवं, तस्मानियतपाठकम सामास्यायाचारणमेव प्रयोजनं। नन् पाठकमनियममाचस्यादयार्थले ऽपि मन्त्रपाठोऽर्घनेधार्घ रवेत्वाशङ्घ तत्र दीवान्तरं सूत्रयति, बुद्ध-शास्त्रादिति। खभीदमीन् प्रसायेति प्रेषमन्तः प्रयोगकाले पद्यते, तचा-सिद्धपिविष्टरणाद्यापीध्रेणाध्ययनकाल एव खकर्त्तव्यत्नेन बुद्धं, तस्यच नुद्धार्थस्य पुनर्मन्त्रीचारसीन शासनमनर्थनं, निष् सीपानली पादे पुनरप्युपानचं प्रति \* भवति । ननु बुद्धस्यार्थस्य पुनर्भन्तेचारसं प्रामादिकविसारगपरिश्वाराय मन्त्रेण सारगमिक्वाप्रक्यान्यं देवि सूचयति, खविद्यमानवचनादिति । चलारि प्रदुत्त चयोऽस्य पादाः दे शोर्घे, सप्तहक्तासीऽस्य, त्रिधावद्धी ट्यभी रीरवीति महोदेवी मचीं बाविवेशेतिमन्त्र खामायते, न खलु चतुः ग्रङ्कलाख्येतं किचि-यज्ञसाधनं विद्यते यन्मन्त्रपाठेनानुसार्थते । नन्नीदृशी काचिद्देव-तास्यादित्वाशक्कान्यं देवं स्वत्यति, अचेतने प्रवन्धनादिति । बोवधे भायसैनं, प्रत्मीत ग्रावास इतादावचेतने दये चेतनीचितं रक्षसञ्जव-बाद्यर्थं बङ्गाति, सचायकः। नन्यभिमानिष्यपदेश इति वैद्यासिकशास्त्रे स्वितलात् चीषधादिभिमानिचेतनादेवता अत्र विविच्चता इत्या-

<sup>\*</sup> प्रतिसंचिति दति का-सं-पाठः।

शक्य देशितमरं स्वचिति सर्थितिष्ठिशादिति । सदितिर्थीरिदितरनारीन्निमिति मन्त स्थानायते, यदेव दीस्तदेवान्तरीन्निमित्यमर्थे। विप्रतिषिद्धः । रकरव रुदः सङ्खाणि सङ्ख्यो ये रुदा इत्यादिकमप्युदा
इत्त्यं। ननु त्वमेव माताच पिता त्यमेव इत्यादिवदन्तरीन्नादिरूपत्वे
नादितिः स्वयते ।

स्वमेकस्यापि रहस्य ये। गसामर्थाद्र इमूर्तिस्वीकारे। उत्त, तती नार्थ-विप्रतिषेध ह्याप्रक्ष दे। षान्तरं स्वचित, साध्यायवदवचनादिति । पूर्णिका नाम काचिये। षिद्वधातं करोति, तत्स्र श्रीपे माणवकः साध्या-यग्रहणाधें कदाचिद्वधातमन्त्रमधीते नच तस्यार्थप्रकाणनविवचास्ति, प्रति मुसलप्रहारं तस्य मन्त्रस्यापण्यमानत्वादच्यर्ग्यहणायव तं मन्त्रं सन्यास्त्र मन्त्रान्थस्यति । तत्र साध्यायकाले पठिते। उप्यवधातमन्त्रो यथा पूर्णिकां प्रति साधें न त्रूते, तथा कर्म्मकाले ऽपि साधें न वस्यति । ननु तत्र माणवकस्योर्थे विवचा नास्ति, पूर्णिकाप्यववेद्धमच्चमा, कर्माण सध्यरीर्थिववचा विद्यते, वेधस्य सम्भवतीत्याण्यक्ष दे। यान्तरं स्वत्र-यति, स्वविचेयादिति । केषास्विमन्त्राणामधें चातुं न प्रकाते, तद्यथा सम्यक्षात इन्द्रस्थिरसी इत्येको मन्त्रः । प्रक्षेव जर्मरी तुर्फरीतु-इत्यप्यको मन्त्रः ।

नन्नीदशमन्त्रार्थनीधाय निगमनिक्ताचाकरणानि प्रवत्तानीखाश्रक्ष्य देशिन्तरं स्वयति, चनित्रसंयोगान्मन्त्रानर्थन्यमिति। किन्ते क्रण्वन्ति कीकटेखितिमन्त्रे कीकटो नाम जनपद खाझातः। तथा ने चाशाखं नाम नगरं, प्रमगन्दो नाम राजेखेते, चर्था चिनित्रा चाझाताः। तथाच सति प्राक् प्रमगन्दाझायं मन्त्रो भृतपूर्वं रित ग्रम्यते, तदेवमेतैस्तदर्थ-शास्त्रादिभिद्धेतुभि मन्त्राखामर्थप्रत्यायनार्थत्वं नास्ति, \* किन्तूचार-खार्यत्वाद्दर्शर्थं रवेति पूर्वपत्तः।

तत्र सिद्धान्तं स्वयति, खिविशिष्ठस्तु वाक्यार्थं इति। तुश्रव्देन मन्तागामदृष्टार्थमुचारगमात्रं वार्यति, क्रियाकारकसम्बन्धेन प्रतीय-माना वाक्यार्था लोकवेदयोरिविशिष्ठः, तथासति यथा लोकेऽर्धप्रवा-यनायेव वाक्यमुचार्थते, तथा वैदिके यागप्रयोगेऽपि दृष्ट्यं, मन्त्रेग प्रकाशितस्वर्थेऽनुष्ठातुं शक्यते नत्वप्रकाशितः, तस्मान्मन्ते।चारगस्यार्थ-प्रकाशनरूपं दृष्टमेव प्रयोजनं।

<sup>\*</sup> ज्वारकादितिपाठः कां, सं।

नन्यभिर्धि नारिरसीवारभा, त्रेष्टुभेन ता इन्दसादद्वारात मन चाम्रातः, तेनैव मन्त्रेग प्रतीते चभगदाने पुनर्शासुग तासतुर्भिर-भिमादत्त इति विधीयते, तदेतिह्यानं लत्यत्ते यथं स्थादित्वामञ्चीत्तरं स्वयति, गुमार्चेन पुनः अतिरिति। मन्त्रेम प्रतीतस्यैवार्घस्य ब्राह्मसे तदेतचतुः सञ्चालच्याकग्रायविधानार्थतेने।पयुच्यते, यतानः श्रवर्णं. रतस्य विधानस्याभावे चतुर्था मन्त्रायां मध्ये येन केनाप्येकेन मन्त्रेयाभि-रादीयते। निवासमारकन्यनास्तस्येवश्वाभिधानीमादत्ते इत्वत्र मन्त्र-सामर्थादेव पाप्तस्य रणनादानस्य पुनर्त्राद्धागवाकां विनिधोजकमाद्धा-यते, तदेतत्त्वनाते वर्षमित्वाप्रक्शोत्तरं स्वयति, परिसक्कीता गर्दभा-भिधानीं नादत्त इति निषेधः परिसङ्घा तदर्धमिदं ब्राह्मणवाक्यं। नन् परिसङ्ख्यायां त्रयो दोषाः प्राप्नयुः, चादत्त रात्र रात्र नादानलत्त्रातं खार्घं जह्यात्, निषेधनद्याः एव परार्थे। (स्य प्रब्दस्य कल्प्येत, रणनात्वसामा-न्येनच प्राप्तं गर्दभरणनायामादानं बाध्येत इति चया दीषाः, मैवं, गर्द-भरणनाया श्वपाप्तलात्। तथाच्चि लत्पची प्रकरणपाठान्यथानुप-पत्त्या मन्त्रेगादाने दुर्गादानं कुर्यादिति वाक्यं प्रकल्यते, तेनच वाक्येन मन्त्रादानयाः सम्बन्धे सति, पञ्चात् विश्विषयकमादानमिति विव-चायां चिद्गादशनामात्रस्थादानमुपेत्व गर्दभरशनायाः प्राप्तिवैक्तवा, साच न जभ्यते \* इत्यश्वाभिधानीमिति प्रत्यच्चेग वाक्येन मन्त्रादानये।ः सम्बन्धे सति लिङ्गादश्रनामात्रपाप्तमादानमञ्चाभिधानीमिति श्रवा विशेषा व्यवस्थाप्यते, तता मन्त्रस्य निराकाङ्गलात् गर्दभरस्नाया खप्रा-प्रत्वाद्वास्ति प्राप्तवाधः, खतरव निषेधार्था न कल्पते, विध्वर्धस्य न त्वच्यते, तत्र कुता 🕇 (त्रदोषत्रयं। ईटश्मप्राप्तिरूपमेव गर्दभरशनाया निवारणमभिषेत्य परिसङ्खीत स्त्रितं। ननु उरुप्रथस्ति, प्रथय-तीति, ब्राह्मणस्य वैयर्थं तदवस्यमेवेत्णाम्ह्योत्तरं स्वयति, अर्थवा-दो वेति। वा प्रब्दो वैयर्धा वारयति। चास्य वार्यवादः, यच्चपतिमेव तत्रययतीति, तेनार्थवादेन सम्बन्धाय ब्राह्मणे विधिः प्रकाते। नन् प्रचयती खनेनेव प्रब्देन प्रधनमन्य, यश्चपति मेवे खादिनार्धवादेन 1 सम्बद्धयन्तदेव प्रथनं कुतः प्राप्तित्वाशक्यीत्तरं सूत्रयति, सन्तासि-धानादिति । खर्ध्यंः प्रोडाशमुद्धिय मन्ते प्रचस्ते वेवमिधने, तसा-

<sup>\*</sup> मं, कां पुस्तकेविकान्न तर्तिपाठः । † अवितिपाठः जन्नपुस्तकेनास्ति । ‡ स्रोतम्बंकां मं।

दिभिधानादध्वर्थुकर्द्धकं प्रधनं प्राप्तं, यथा लेकि यः कुर्व्धित बृते स का-रयत्वेव, तथात्रापि यः प्रथसेति ब्रुते स प्रथयत्वेव। यदुक्तं समिमुर्दा \* इति पाठक्रमनियमाददृष्टार्था मन्त्र इति, तत्रीत्तरं सूत्रयति, खिव-बद्धं परमिति। परं दितीयस्त्रज्ञात्तमस्रातपन्तेऽप्यविबद्धं, निष्ट वयं पाठक्रमनियमादद्धं निवार्यामः, किन्तर्ष्धं मन्त्रीचार्योन जायमान-मर्थप्रवायनं दृष्टप्रयोजनलात् नीपेच्तितव्यमित्वेतावदेव ब्रुमः। ननु प्रीचार्यी रासादयेति मन्त्रा बुद्धमेवार्यमभिशास्त्रि, तद्युक्तं, सापान-लासीपानदन्तरासम्भवादित्वृक्तमितिचेत्, तस्य परिष्ठारान्तरं सूत्र-यति, समीवनर्मायो गर्हानुपलमाः संखारतादिति । समीवनर्मायो गर्चालदुक्तदोषी ने।पलस्थते बृद्धस्याप्यर्थस्य मन्त्रेगीवानुसार्गे सति नियमाद्रयन्त्रसास्य संस्तारसा सङ्गावात्। यचीतां चलारि प्रकृति मन्त्रीऽसङ्गतमेवार्थमभिधत्त इति तस्योत्तरं सूचयति, खभिधानेऽर्थ-वाद इति । असते। र्थस्याभिधाने वाको गौगस्यार्थस्योतिर्दृश्या, तदाया चलारा होत्रध्वर्यूद्गालब्रह्मागाऽस्वनर्माणः प्रक्राणि, प्रातः सवनादयस्त्रयः पादाः, पत्नीयजमाना दे शीर्षे, गायत्र्यादीनि सप्त छन्दांसि इन्ताः, ऋग्वेदादिभिक्तिभिर्वेदैस्त्रेधावन्धनं, कामान् वर्ष-तीति रुषभः, रोरवीति स्तोत्रशस्त्रादिशब्दान् पुनः पुनः करोति, महोदेवः सेाऽयं प्राठा यज्ञरूपा देवा मर्ळानाविवेशित, लाकेऽप्येवं गौरापप्रयोगा दृष्यन्ते। चन्नवानस्तनी, हंसदन्तावलीकाभवस्त्रा, भैवाल-केशिरनी होवं नदाः स्त्यमानलात्। स्वमी वधे चायस्त, यावाण इत्याद्यचेतनसम्बान्धनानि स्त्तिपरत्वेन योजनीयानि, यस्मिन् वपने चौषधिरिप चायते, तच वपनकत्ती चायत हित कि वक्त खं, तथा ग्रावाखीऽपि प्रातरन्वाकं प्रत्यन्ति, किसुत विदासी ब्राह्मसा इत्यामन्त्रणाभिपायः। योऽप्यदितिचीरदितिरन्तरिचमिति विप्रति-धेध उक्तः तस्रोत्तरं सूचयति, गुणादप्रतिषेधः स्थादिति । यथा लभेव पिता लमेव मातेत्यत्र गीरायप्रयोगादविरोधक्तदत्, एवमेकरुद्रदे-वलेकर्माखेकी रहः, प्रतरहदैवले प्रतं रहा इलविरोधः। यदप्रक्तं खाध्यायमधीयाने। सामवनः पूर्मिनाया खवघातं नरीतीति, न प्रका-प्रयितुमिच्छतीति, तचीत्तरं सूचयित, विद्यावचनमसंयोगादिति । वेदविद्यासहराकारिर्धसा यद्वचनं तद्यच्चसंयोगादुपपदाते, निष्ट

<sup>\*</sup> केवलं क्रमादिति ज्ञापं।

पर्याकाया अवदाता यज्ञसंयुक्तः, नापि माणवकी यज्ञमनुतिश्वति, चती यज्ञानुपकारात् न तत्रार्थविवचा। यदप्यक्तं चम्यक्सातइन्द्र, प्रखेव जर्भरी तुर्फरीतू हलादी, चर्चस्य ज्ञातुमग्रकालाजास्येवार्थ इति, तत्रोत्तरं सूत्रयति, सतः परमविज्ञानमिति । विद्यमान रवार्थः प्रमादालस्यादिभि ने ज्ञायते तेषां निग्रमनिरुक्तव्याकरणव-भ्रेन धात्ती (र्थः परिकल्पयितवः । तदाचा जर्भरी तुर्फरीतू इत्थे-वमादीन्यश्विनारिभधानानि, तेष हि दिवचनान्तलं लच्चते, चौश्वन-खेदं स्रतां, षाश्विनी काममप्रा इति दर्शनात्, रतदेवाभिषेत्य निरू-क्षकारी वाचके, जर्भरी भत्तीरावित्वर्थः, तुर्फरी इन्तारावित्वर्थः, इत्येवमम्यक्सात इत्यादावप्युद्धेयं। यदप्युक्तं प्रमगन्दाद्यनित्यार्थसंयोगा-नान्त्रस्थानादिलं न स्थादिति, तत्रोत्तरं सूत्रयति, उत्तस्वानित्यसंयोग इति । प्रथमपादस्यान्तिमाधिकरणे सीऽयमनित्यसंयोगरीष उत्तः परिहतः। तथाहि तत्र पूर्वपद्ये वैदानां पारुषेयलं वतां, काठक-कालापकमित्यादिप्रवसम्बन्धाभिधानं हेतुं क्रतानित्यदर्भनाचेति हेत-नारं स्वितं। तस्यायमर्थः ववरः प्रावाचिक्तरकामयतेव्यनित्वानां ववरा-दीनामर्थानां दर्शनात्, ततः पूर्वमसत्त्वाती रुषेयो वेद इति तस्यात्तरमेवं स्तितं, परं श्रुतिसामान्यमात्रमिति। तस्यायमर्थः।यत् काठकादिस-माख्यातं तत्प्रवचननिमित्तं। यत्त परं ववराद्यनिखदर्भमं तच्छब्दसा-मान्यमाचं। ननु तचाभिषेतो ववराख्यः कस्वित् पुरुषो विविच्चितः किन्तु ववर इति प्रब्दान् क्रतिः, तथा सति ववर इति प्रब्दं कुर्वन् वाय्रभि-धीयते. सच प्रावाइणिः प्रकर्षेण वस्नग्रीलः, एवमन्यत्रापि ऊह्नीयं। तरेवं कस्यचिदपि देषस्यासम्भवात् विविच्चतार्थामन्त्राः सार्थप्रकाश्र-नायैव प्रयोक्तायाः । नन्वर्धप्रकाश्चनार्थत्वे सति दृष्टं प्रयोजनं सभ्यत इति युक्तिमाचिमदमुखते। नन्वेतदुपेदिनकं निश्चिक्कीतं निष्कं प्रश्याम इत्यामक्कीत्तरं स्वत्रयति, लिक्कोपदेमस्य तदर्घवदिति । स्वामेयामीम मुपतिछेतिति श्रुयते । तस्यायमर्थः चिपिरेवता यस्या ऋचः सेयमामेथी. तथामीद्रस्थानम्पतिष्ठेतेति । अत्र ह्यपस्थानम्परिश्रद्ब्राह्मगं अप्रे-नये खनयोपिति छतेति मन्त्रपतीकं पठिला नापिद्शति। यदा यस्या-म्हचामः प्राधान्येन प्रतिपद्यते, तदा तस्या ऋचीऽमिर्देवता भवति, तथा सति चामेथेति देवतायाचिति जितान्ति निर्देश उपपद्यते, तस्नादय-मुपदेशस्तन्मन्त्रवाकामर्थवदिति बाधयति, खता विवचार्थतादर्थ-प्रवायनार्थं प्रयोगकाणे मन्त्रीचार्यः। तसिद्वेव विविच्यतार्थेले जिन्ना-

नारं सूत्रयति, जच्च रति । प्रक्तासातस्य मन्त्रस्य विक्रती समवैता-र्घांसाय तदुचितपदान्तरस्य प्रचीपग्रापाठ जन्दः। तदाया स्वन्वेनं माता मन्दतामन्पितान्भाताइति प्रकृतेः पशुविषया मन्त्रपाठः, तस्य च मन्त्रस्य विक्रती पंयुद्दये सति खन्वेनी माता मन्वतामित्रृहः। पयुव-इते सति चनेतान् माता मन्वतामित्रुद्धः कर्त्तवः। रतन्मन्त्रवाखान-रूपं ब्राह्मणमेवमामायते, न माता वर्द्धते न पितेति, तत्रेदं चिन्तनीयं, किमच ग्ररीररुडिनिधिधते. चाहोसिक्टब्टडिरिति, रक्वन नान्तस्य माद्रशब्दस्य, मातरावितिदिवचनान्तत्वेन वा, मातर इति बक्कवचनान्तत्वेन वा प्रयोगः मृब्दरुद्धिः, न तावक्करीररुद्धि निषेद्धं प्राकाते, बाल्यकीमारयीवनादिवयोनुसारेग तदुर्देः प्रत्यचलात्, खतः म्बद्दद्विनिषेध रव परिभिष्यते। माद्रम्ब्द्पिद्रम्ब्द्या विभी-षाकारेण रुद्धिनिवेधादितरस्थैनमिति प्रव्दस्यार्थानसारिगी रुद्धि-स्रचिता भवति, तत्र यदांची न विवस्तित्, तदा पशुद्धिले दिवचनं, पशुबद्धले बद्धवचनच्च क्यमस्त्रीत, तस्मादिविद्यातार्था तिसान्नेवार्थे लिक्नान्तरं स्वचयति, विधिष्रव्याचेति। मन्त्रवास्त्रानरूपी ब्राह्मगातः प्रब्दो विधिषव्द रुख्यते। सचैवमामायते, प्रतं हिमाः श्रुतं वर्षाणि जीवलिखेवैतदाहित । तच श्रुतं हिमा श्रुखेतद्याख्येयम-न्त्रस्य प्रतीकं, स्वविष्टन्तु तस्य तात्पर्याच्यास्थानं। मन्त्रस्य विविचिता-र्घलेतु किंगाम तात्पर्थं मन्त्रे व्याख्यायते, तस्माद्विविद्यातार्था मन्त्राः प्रयोगकाले खार्थप्रकाशनायैवीचारयितयाः । तत्र संग्रहस्लोकी, मन्त्रा उरुप्रथम्बेति किमदर्धेकहेतवः । याग्रेषूत पुरोडाग्रप्रथनारेख भा-सकाः । ब्राह्मग्रेनापि तद्भानान्मन्त्राः पुग्छेकहेतवः । न तद्भानस्य दृष्टलादृष्टं वरमदृष्टतः। नन्तस्तु मन्त्रभागस्य प्रामार्ग्यं, ब्राह्मग्रभागस्य न तद्युंच्यते। तथाहि दिविधं ब्राह्मगं, विधिरर्धवादस्रेति। तथा-चापक्तनः कर्मचोदना ब्राह्मणानि, ब्राह्मणशेषेर्द्रर्थवाद इति । विधि-रिप दिविधः, चप्रवित्तप्रवर्त्तकोऽज्ञातज्ञापकश्चेति । चारन्यावैयावं प्रोडाणं निर्वपति दीचणीयायामित्याद्याः कर्माकाख्याता विधयो-ऽप्रस्तप्रवर्त्तकाः। चात्मा वा इदमेन रवाग्र चासीदित्यादया ब्रस्ना-खाता चात्रातत्रापताः। तत्र कर्म्भकाखातानां जिल्लियवाग्वावा मुक्कयाद्मवीधुकयवागाविवादि विधीनां नास्ति प्रामाखं, प्रवत्ययीग्य-इयविधानेन सम्मानुभवसाधनलाभावात्, अयोग्यलस वाकामोधे समामातं, चनाक्रतिर्वे अर्त्तिवाच ग्रीवीधकाचेति, तत्र श्वारकाति-

लानामारत्यग्रीधुमानाचाङतिद्रव्यतं निविद्धं, तसाद्वाधिते। जर्त्तला-दिविधिरप्रमार्यो । स्वमैतरेयतैत्तिरीयादिबाह्मासेषु तत्तदनादर्त्यं, तंत्त्रधा न कार्य्यमिति वाज्याभ्यां बच्चवा विधया निषिद्धाः। चिपि चैत-रेयब्राह्मणे अनुदितहोमं बद्धधा निन्दिला, तसादुदिते होतय-मित्यसक्तक्रिमदितं। तैत्तिरीयाश्व तथैवामनन्ति, यदनुदिते सूर्ये पातर्ज्ञह्रयादुभयमेवाग्रेयं स्थात्, उदिते सूर्ये पातर्जुहोति, पुनरपि तचन, उदितहोमे देविमामनन्ति । यदुदिते प्रातन्त्रयात्, तं यथा-तितये अज्ञतायास्त्रयायावसथायाचार्यं चरन्ति ताटगेव तदिति। तथैवातिराचे बाडिशानं ग्रक्कातीति विधिः, नातिराचे बाडिशानं मुक्कातीति निषधेन बाध्यते। च्यातिखामादिखपि चनुष्ठानाननारमेव खर्गादिमालं ने।पलभ्यते, निष्ट् भाजनानन्तरं व्यप्तरन्पलम्भोऽस्ति, तसात् नर्माविधिषु प्रामार्खं दुःसम्पादां। अज्ञातज्ञापनेषु ब्रह्मविधि-स्वपि परस्परविरोधानास्ति प्रामाखं। चातमा वा इदमेक रवाय-चासीदिवातरेयिन चामनिना। चसदा इदमग्र चासीदिति तैत्तिरीयाः, सीऽयं विरोधः, तसादेदे विधिभागः सर्व्वी ऽप्यप्रमागमिति पाप्ते ब्रमः । चास्त्रेव जर्त्तिलादिविधेरपामाण्यं, तदर्थस्याननुरुयेतात्, चानुरुये-स्वर्ध उपरितने सजाचीरेग जुहोतीति वाकी विधीयते, तत्प्रशंसार्थ-मच जर्त्तिलादिकमन्दा निन्दाते, यथा गवामश्वानां मपश्रवी वार्त्ये गीर्म्यारश्वेभ्य इति वाक्येनार्थवादरूपेगाजादीनां पशुखं निन्द्यते तदत्। एवं तर्द्धि चाजादेर्यथा वस्तुतः पशुलमस्ति, तथा जित्तिं लादिविधिरत्र निन्धमानीऽपि कचिच्छाखानारे भवेत् इतिचेत्, भवतु नाम प्रामाख्यमपि तच्छाखाध्यायिनं प्रति भविष्यति, यथा म्हस्यात्रमे निविद्यमपि पराझभाजनं सात्रमान्तरेषु प्रामाणिकं तदत्, चनेन न्यायेन सर्वच परस्परविरुद्धी विधिनिषेधी पुरुषभेदेन व्यवस्थापनीया, यथा मन्त्रेषु पाठभेदः, शाखाभेदीन व्यवस्थितलात्। तैत्तिरीयाः वायवस्थापायवस्थेति मन्त्रमामनन्ति। वाजसनेयिनस्तु उ-पायवस्थेत्वेतं भागं नामनन्ति, प्रत्युत शतपथनाञ्चाणे स भागोऽन्-य निराक्ततः। तथा स्रुक्तवाकमन्त्रे भाखान्तरपाठं निराक्तव पाठान्तरं तैत्तिरीया श्वामनन्ति, यद्ब्रूयात् स्त्रपावसानाः सध्यवसानाश्वति, प्रमा-युको यजमानः खादिति निराकरणं, स्रपचरणा च खधीचरणा चेति रवं ब्रूयादिति पाठान्तरीपदेशः, तत्रानुष्ठाळपुरुषभेदेन व्यवस्था, तद्दिधिषु दृष्ट्यं, बेरडिभ्रियहणादिदृष्वगंत्रश्रुतमीमांसाहत्तानास्वैव

तवैव श्रीभते, पूर्वमीमांसायां दशमाध्यायखारुमे पादे वाङ्गिना यच्यायच्याविकल्पा निर्वातः । दितीयस्याध्यायस्य प्रथमे पादे काकान्तरभाविषकसिद्धर्यमपूर्वें निर्मीतं, तदुत्तरमीमांसायां प्रयं-माध्यायस्य चतुर्धे पादे कार्यालेन चाकाशादिष यथा व्यपदिश्रोती-रित्यस्मिन् सूत्रे जगत्कार्यो परमात्मनि श्रुते विपतिपत्तिर्निराक्तता। हितीयाध्यायस्य प्रथमपादारमाधिकरसे लसद्यपदेशेनेति चेत, न, धर्मान्तरेख वाकाशेधादिति सूत्रे, तैत्तिरीयवाकागतस्यासक्कव्दस्य न श्रुन्यपरतं किन्वयक्तावस्यापरत्वमिति निर्मीतं, तथा जैमिनिस्रोदना सुचे विधिवाकां धर्मे प्रमाणिमिति प्रतिज्ञाय, बीत्पत्तिकसूचे तत् प्रामाखं समर्थयामास । व्यासीऽपि शास्त्रयोगिलस्त्रते वेदान्तानां ब्रह्माम प्रामार्खं प्रतिचाय, तत्तु समन्वयादित्वादिस्चनैः समर्थयामास। तसादमीमांसकस्य तव पूर्वेक्तिस्यैविन्धिन्याया दुष्परिचरः, खती विधिभागस्य प्रामाखं सुस्थितं । चर्षवादभागस्य प्रामाखं मचता भयत्नेन जैमिनिः समर्थयामास, तत् स्त्राणि वाखास्यन्ते, तत्र पूर्व-पत्तं स्वयति, चामायस्य नियार्थलादानर्थन्यमतद्यानां तसादनित्य मुखत इति । श्वामायस्य सर्वस्य क्रियाप्रतिपादनाय प्रवत्तलादिक्रिया-प्रतिपादकानामध्वादानां नास्ति कश्चिदिविद्यातः खार्थः । ते चार्थवादा रवमामायनो, सीऽरीदीयदरीदी त्रदृहस्य रहतं, स चातानीव-पामुद्खिदत्, देवावैदेवयजनमध्यवसायदिशो न प्राजानविति, यसा-दीदग्रस्य वाकास्य विविच्चिताऽर्थः किस्तिदिप नास्ति तस्मादिदं वाका-मनिखम् चते। यदापानादिलात्वरूपेण निखलं \* नास्ति तथापि धर्मा-वबाधक न्यास्य निवाकार्यस्याभावात्, चनित्येः काव्यानापैः समानताः दप्रमासमित्यर्थः। ननृदाच्चतानामर्थवादानामनुरुदे धर्मे प्रामाख्या-भावेऽपि खार्चे पामाण्यमस्त, तत्प्रतायकलेन खतः प्रामाण्यस्यापविदत्-मण्डकातिवाण्डा, बान्येषु केषुचिदर्थवादेषु मानान्तरविरोधदर्श-नादप्रामां खे सति, तदुष्ठान्तेन सर्वेषामप्यर्थवादानामप्रामाखामित्र-भिप्रेव स्वयति, शास्त्रहर्षिरोधाचेति । शास्त्रविरोधा, दछविरोधः शास्त्रदृष्टविरोध इति चिविधाऽर्घवादेषुपलभाते। तथाचि स्तेनं मना बतवादिनी वागित्यच, श्रुयमार्ग मानसं चैार्थं, वाचिनं बाटतवचनञ्च प्रतिषेधणास्त्रेण निषद्धं तसाद्भम रवाग्रेदिवाददृशे नार्चिस्तसाद-

<sup>\*</sup> नासित्ययं पाठे। नास्ति सं कां

चिरेवामेर्नतं दरशे न धून रत्यत्र दरुविरोधः, तथा न चैतिहसी वयं ब्राह्मणाः स्रोऽब्राह्मणा वा, इत्यचप्रत्यचिरोधः। को हि तहेदपद्यमुग्नि-क्षों के ऽस्ति वा न वेती त्यत्र शास्त्रहरु विरोध हति। खर्म कामा यजेते त्यादि शास्त्रे ह्यामृश्रिकं पाणं दृश्यते तस्मादिरोधादर्थवादानाम्प्रामाण्यं। ननु सारोदीदित्यादीनां निष्पृयोजनत्वात् स्तेनं मन इत्यादीनास वि-रोधादप्रामाख्येऽपि मलप्रतिपादकानामर्थवादानां तदुभयवैलच्चख्या-दक्तु प्रामार्खं, इत्याशक्कीत्तरं सूचयति, तथा फलाभावादिति। यथा मानान्तरविरुद्धमर्घवादैरुक्तं, तथा फलमप्यविद्यमानमेव तैरुचते, तथाहि गर्मविराचं प्रक्रत्य श्रूयते, श्रीभतेऽस्य मुखं य एवं वेदेति, दर्श-पार्णमासयार्वेदाभिमर्शनं प्रक्रतः श्रूयते, चास्य प्रजायां वाजी जायते य रवं वेदेति, नच वयं वेदित्यां तत्पालमुपलभामहे। नन्येहिक-पालवाक्यानां विसम्बादादप्रामार्ग्योऽपि, च्यामुश्रिकपालवाक्यानामस्तु प्रामार्खिमत्वाष्रद्धोत्तरं स्चयति, चन्यानर्धकादिति । एवं हि श्रुयते पूर्णाज्ज्या सर्वान् कामानवाप्नीति, पश्चनस्याजी सर्वान् लेकानिभज-यति, तरति सत्युं तरित पापानं, तरित ब्रह्म है वां ये। असमेधेन यजते, य उचैनमेवं वेदेति,तत्राम्याधेयगत्या पूर्णाङ्खा सर्वेनामपाप्तरन्यान्य-पिचोत्रादीन्युत्तरकालीनानि खनर्घकानि खुः, तथा निरूष्पश्चनसानु-ष्ठानेन सर्वलाकाभिजयने \* ज्यातिष्ठीमादीनामानर्थकां, अध्ययनका-लीनेनैवास्वमेधवेदनेन ब्रह्महत्यादितरणात् तदनुष्ठानस् व्यर्धेस्यात्, तसादामुश्रिकपालवाक्यानामप्यप्रामार्खाः। ननुमाभूत् पालवाक्यानाः प्रामार्ख्यं, तथापि निषेधवाक्येषु विरोधानुपलम्भादस्तु प्रामाख्यमित्या-प्रक्योत्तरं स्वयति, चभागिप्रतिषेधादिति। न एथियामग्रिचेतयो नान्तरीचे न दिवीववान्तरीचस्य च दिवस प्रतिवेधभागित्वं नास्ति, तत्र चयनप्रसङ्गस्याभावान्माभूत्तर्षिः निषेधानां प्रामाखां। ववरः प्रावा-इणिरकामयतेवादीनां पूर्वपुरुषदत्तान्ताभिधायिनां विरोधानुपक-मादक्त प्रामाख्यमित्याप्रक्योत्तरं स्त्रयति, चनित्यसंयोगादिति । ववरादिरूपेणानिकोनार्धेन संयोगे सत्यस्य वाकास्य ततः पूर्वमभावात् कालिदासादिवान्यवत् पारवेयतं प्रसच्येत, किम्बद्धना सर्वेचा नास्येवार्घवादानां प्रामार्खा। वाययं श्वेतमासभेतेत्वादिना विधिना सन्द प्रामाख्यमिति पूर्वपद्यः। सिद्धान्तं सूत्रयति, विधिगालेक-

<sup>\*</sup> जयादिति पुसकामारे (कां-सं)।

वाक्यलात् स्तृत्वयन विधीनां स्युरिति । तु प्रब्दोऽर्थवादानामप्रामास्यं बारयति । वायु वे चीपिछादेवता, इत्येवमादीनामर्थवादानां, वायखं वितमानभेतेवादिना विधिना सचैकवाकावादिक धर्मी प्रामाणां। नच विधिवाकास्यार्थवादनैरपेचीण पदान्वये सम्पूर्णे तत्रार्थवादानां नास्युपयोग इति प्रज्ञनीयं, ते द्वार्थवादाः पुरुषप्रवित्तमाकाङ्कपता। विधिना सुत्वर्थेनीपयुक्ताः खुः, सुत्वा च प्रतिभितः पुरुषस्तत्र प्रवर्तते। मन्वर्षवादानां प्रमादपिठतलेनीये चालीयलात् किमनेनेकवान्यप्रया-सेनेत्याग्रका सत्त्रयति, तुल्यच साम्प्रदायिकमिति। खनध्यायवर्ज्ज-नादिनियमप्रःसरं गुरुसम्पदायादध्ययनं यत्तत् साम्पदायिकं, तच विधीनामर्थवादानां समानं, तसादिधिवदेतेषामपि प्रमादपाठी न भवति । ननु प्रास्त्रदर्शविरोधाचे वेवमर्थवादे बनुपपत्तिरुक्तीत्वा-ग्रद्धाह, खप्राप्ता चागुपपत्तिः प्रथोगे हि विरोधः स्थाच्छव्दार्थस्वप्रयोग-भृतस्तसादुपपद्यत इति । तत्र वार्त्तिके तत् सूत्रमधा इत्य त्रिधा थांख्यातं। तां प्राप्ताचानुपपत्तिमिति, स्तेनं मन इत्यादी शास्त्रविदेा-धार्थानुपपत्तिरपाप्ता, प्रयोगस्यानुक्तालात्, प्रयोगे दि स्तेयादीना-मचमाने शास्त्रविरोधः स्यात्। न चात्र स्तेयं कर्त्तव्यमिति प्रयोग उचते, किन्तु स्तेयग्रव्हार्थ रवीचते, नच प्रव्हार्थः प्रयोगभृतस्तसाच्छव्हार्थ-वचनमात्रेग प्रास्त्रविरोधाभावादयमर्थवाद उपपन्न रव। ननु स्तुत्य-र्चन विधीनां स्वरिति यदुक्तं, तदसत्, वैयधिकरस्यात्। वेतसमाख्या ष्यवकाभिसामि विकर्षियापा वे प्रान्ता, रुखन वेतसावके विधीयेते, चापच स्त्यन्ते, इति वैयधिकरण्यमित्याप्रक्याच, ग्रागवादिस्त्रित । तु प्रब्दोः वैयधिकरण्यं देषिं वारयति, गुगवादी ह्यत्र विविह्यतः, यथा नीको काक्सीराभिजना देवदत्तः काक्सीरदेश्रेषु स्तूयमानेषु स्तुतमा-त्मानं मन्यते, रचमत्रापि, ष्यद्भी जाते वेतसावके, ष्यप् स्तास स्त्ते रव भवतः, भानाभोऽद्भी जातलात्, वेतसावके खयमपि भानी सबी यजमानस्थानिष्टं शमयतः, इत्येतादशस्य गुगस्य वादाऽत्रामि-प्रेतः । सीऽरोदीदित्रजापि रजतस्य पतिताश्रुरूपत्वादजतदाने ग्रहे-**ुपि रो**दनप्रसङ्गात् वर्ष्टिषि रजतं न देयमिति तन्निधेधेन विधेयेनार्थः बादस्थैकवाक्यतात्, तत्र रजतदानाभावे रोदनाभावरूपे। गुग्रोऽच विविक्तितः, तेन च गुर्योन रजतदाननिवारयरूपो विधिः स्तूयते । यद्यपि रजतस्यास्रुप्रभवलमत्यन्तमसत्, तथापि यथोत्तरीत्या विधेय-स्तिः सम्पद्यते । यः प्रजाकामः पशुकामः स्यात् स एतं प्राजापत्यं धर्ज

तुपरमालमेतेत्वयं विधिः प्रजापति वपीत्वदेन स्तूयते, यसात् प्रजा-पतिः खवपामप्यत्विद्यामी प्रदृत्य, तते। जातं तूपरमजमात्मार्थमा-लभ्य प्रजाः प्रश्रंस लब्धवान्, तस्मात् प्रजादिसम्पादकीऽयं तूपरिमिति तूपरम्यास्य वादोऽच विविच्चितः। चादित्यः प्रायमीयस्वरित्येष विधिः, दिशो न प्राजानिव्यानेन दिङ्मो इः स्तृयते, यदि यमदितिर्देवता दिङ्मो इमप्यपनीय दिनिश्रेषं ज्ञापयति, तथा बङ्गविधकर्मसमुदाय-रूपे सीमयागेऽनुष्ठानविषयं असमपनयतीति, किम वक्तव्यसित्येव-मदितिदेवताग्रतस्य गुणस्य वादाऽत्र विविच्चतः। स्वकीयवपात्खेदी, देवयजनाध्यवसानमात्रेग दिङ्मो इस्रेत्युभयमस्तु वा मा वा, सर्व्यापि स्तुतिपरत्वमप्यूपगच्छतामस्मानं न निचित् चीयते, \* प्रिखाते वर्डते बत्स गुड़चीं अद्भवापिबेत्यादावेव विद्यमानेनाप्यर्थेन जीकसुतिदर्श-नात्। अय पूर्वपत्तिमा प्रास्त्रविरोधं दर्पयितुं यदुदास्तं, सोनं मने। इन्तवादिनी वागिति, तत्रोत्तरं स्त्रत्यति, रूपात् प्रायादिति। चिर्णं इस्ते भवति, चय ग्रक्वातीखेवं विधं स्तीतुमयमर्थवाद उचते। यथा लोके किस्धिया देवदत्त एव पूजियतच इत्यत्र देवदत्तपूजां स्तातुमेवीदासीन्यस्वावुपन्यसाते, नतु पूज्यत्वस्वेर्वार्यातुं, स्वम-चापि इस्ते हिरखप्रइणं प्रशंसितुं मनसः स्तेनरूपलं, वाचामन्त-वादिनीलश्वीपन्यस्थते, तत्र गुणवादेन प्रव्दार्थी योजनीयः, यथा स्तेनाः प्रक्रतरूपा एवं मने।ऽपीति प्रक्रतरूपतमत्रमुगः, प्रायेग वागरतं वत्तीति पायिकतं तत्र गुणः, इस्तस्त न प्रक्राः, नाप्यन्तवज्ञतः, खता इस्ते इरिक्यधारणं प्रशस्तिमिति स्तूयते। यद्यपि दृष्टविरोधाय धूम एवामेर्दिवा ददश इत्याद्यदाइतं, तत्रोत्तरं स्त्रत्रयति, दूरभूयस्या-दिति। अमिर्जीतिर्जीतरिमः खाहेति सायं जहोति, सूर्यी ज्योति-च्यातिः सर्यः खाद्देति पातरिति, रती विधी स्तीतुं सीऽर्यवादः, यसादि चि वा न दृश्यते, तसात् सूर्यमन्त्र एव प्रातः प्रयोक्तायः, यसा-द्राचावर्चिरेव दृश्यते, तसादिमिनली राजी प्रशेक्तयः, सूर्यमन्त्रस दिवा, इत्येवं तयोर्मन्त्रयोः स्तुतिः, धूमार्चिषोरदर्भनोपन्यासस्तु दूर-भूयस्वगुग्निनित्तः, भूयसि चि दूरे पर्वताये बन्तादयाऽपि न विस्पर्छ दश्यनो, निन्तु हशसादश्येन तेषां दर्शनाभास एव, तददत्रापि, बदा-प्यन्यदृष्ट्यविरोधार्येवीदाइतं, नचैतिदिशी वयं ब्राह्मणा वा स्नीर्बा-

<sup>\*</sup> दौयतद्तिपाठः कां-सं।

द्यावाविति, तत्रोत्तरं सत्त्रयति, स्वपराधात् वर्त्त्य पुत्रदर्शनादिति। प्रवरे प्रत्रियमाणे त्रूयात्, देवाः पितर इत्यस्य विधेस्तावकाऽयमर्थवादः। यदि यजमाना देवाः पितर इत्यादिमन्त्रेण प्रवरमनुमन्त्रयेत्, तदा-नीमबाद्मारोऽपि ब्राह्मसो भवेदित्यनुमन्त्रसस्य स्तृतिः। नचैतिह्म हत्वेतदज्ञानवचनं दुर्ज्ञानलगुणेन तच प्रयुच्यते, यच स्त्रियोऽपराधो भवति, तच कर्त्तुरुत्पादियतुर्जारस्यापि पुन्नो दृश्यते, खतः पत्युपप-त्थे कमयोः पुत्रदर्भनात् खनीयं जन्म नीटम्मिति दुर्ज्ञानं, खनेनासि-प्रायेग प्रयक्तत्वाद्वास्ति तच दखिवरोधः, निष्ठ तच दाखमानं खना-द्माण्यमपवदितुं न चैति दिम्न इत्युपनयस्तं, यदिप शास्त्रीयदर्शनिवरी-धायोदाइतं, की दि तदेद यदमिशासीकेऽस्ति वा न वेति, तचीत्तरं स्चयति, चाकालिकेप्रेति। दिच्वती काम्रान् करोतीति प्राचीनवं-श्रस्य दारिविधः, तस्य शेषाेऽयं काे चितदेरेति। धूमायुपद्रवपरि-इरखेन प्रत्यचेग पालेन दारविधिः स्तूयते, खर्मप्राप्तिरूपन्तु पालमाका-लिकं विप्रक्षष्टकालीनं न लिदानीन्तर्नित्यर्थः, तस्येपा तस्य प्राप्त-मिच्हा सा च, को हि तदेदेखिनिस्योपन्यासे कारणं, यथा भाविका-लीनः पीलप्रपीलादिवतान्ता निखेतुं न प्रकाते, तदत् खर्मप्राप्तिर्ष्टि भाविनीति गुणयोगादिनस्योपन्यासः, धूमादिपरिचारस्तु प्रवास्ता-निश्वित इत्यभिपायः। यदाणन्यद्रहिरोधायोदाह्रतं शोभतेऽस्य मुखं य रवं वेदेति, तत्रोत्तरं सूत्रयंति, विद्यापशंसेति । सोऽयं गर्ग-चिराचविधेःग्रेषः, तदिषयक्षेवेदनमपि मुखग्रीभाचेतुः किमुतानुरुान-मिति स्त्रयते, यथा कस्यचित् कर्साभरणादिना मुखं श्रीभितं भवति, रवं वेदितुरुत्सा हेनेव विकसितं वदनं श्रीभितमिव लोकेरदी स्थते, चतः श्रीभासादृश्यगुणयोगात् श्रीभत इत्युचते। यद्यप्यन्यदृष्टविरी-धायोदाह्रतं खास्य प्रजायां वाजी जायते य एवं वेदेति। मीऽपि वेदानुमन्त्रणविधेः ग्रोधः, धात्रापि कैमुतिकन्यायेन स्तुतिः पूर्व्ववद्योज-नीया, वेदितुः पुत्रः पिल्धिक्वया खयमपि विदान् भवति, ततः प्रतिग्रहेगात्रं प्राप्नोति, तसादीदशं गुग्रमिप्रेव वाजी जायत स्वुतं यद्यप्रन्यानर्थकायीदाह्नतं पूर्णाज्ज्या सर्वान् कामानवाप्रीतीति, तर्त्री-त्तरं सूत्रयति, सर्वेत्वमाधिकारिकमिति। पूर्याङ्कतिं जुङ्घादि-त्यस्य विधेः शेषाऽयं, सर्वकामावाप्तिश्रेतुलात् प्रशस्त्रेयमाज्ञतिरिति

<sup>\*</sup> भाविकासीनतिपाठः, कां सं। \* शिर्धः कां-सं।

स्त्रयते, यथा सर्वे ब्राह्मणा भाजियतया रखन सर्वसं सारहागत-ब्राह्मणविषयं, एवं पूर्णाज्या कर्मसाकृतं यत्पानं तसिवधिकार-प्रस्तावे सम्मावितं तिद्वधयमेव सर्वलं द्रष्टयं, पूर्णाञ्जतेरभावे सत्याधा-नरूपं कर्माकुं विकलं भवति, तच वैकल्यं पूर्णाञ्ज्या समाधीयत इत्येकः कामः, तिसन् समाहिते सत्याह्वनीयाद्यप्रयोऽपिद्वाचादिकमास योग्या भवन्तीव्ययनचः कामः, तैच कर्माभिन्तत्पालं प्राप्यत इति कामान्तरं, र्रेटशी सर्व्वकामावाप्तिराज्ज्वन्तरेव्यपि रति चेत्, विद्यतां नाम किन्निष्किनं, न खल्वेतावता पूर्णाइक्तिस्तुतेः काचिद्धानिरस्ति । ननु पूर्णाङ्कतेरङ्गभावलात् तदीयमलस्त्रतेरर्धवादलेन स्तावकलं भवतु, द्रयसंस्कारकर्मासु परार्थलात् तदीयफलश्रुतेरर्थवाद इति स्त्रेग निर्गीतत्वात् पश्रवन्धवाकास्य तुकार्मविधायकत्वात् सर्वेदोकाभिजयस्य मख्यफललादन्यानर्थकां दुर्वारिमिलाग्रङ्गोत्तरं स्त्रचयति, फलस्य कर्म-निष्यत्तेः, तेघां लोजवत् परिमाणतः सारते। वा फलविश्रेषः स्थादिति। पृथियन्तरि चयुने। कोव्यन्यतमने। काभिजयरूपं पानं पशुनन्धकर्मणा निष्पदाते, तेषाच प्रियादीनां फलानां कर्मान्तरेग परिमाणाधिकां, सारवन्त्रं वा सम्पद्यते, ततः पालविश्रेषः स्वादिति नास्यानर्थकां, लोकविद्यवार्धे द्यानः, यथा लोके निष्कोग खारीपरिमितबी होन् विक्रीय निष्कान्तरेण प्रनः ऋये सति परिमाणाधिकां भवति, यथा वा निष्कोग वस्त्रमात्रं लभ्यते, निष्कादयेन तु सारभूतं दुकूलं, यथा भोगाधिकां भोगसारत्वं वा कर्मान्तरेग द्रष्ट्यं, ब्रह्महत्याया खिप मानस्यास्त्रत्याया वेदनमात्रेग तर्गां, कायिन्यास्त महत्या अश्वमेधेनेति नास्यानर्थकां। योऽपि नान्तरिच्ते न दिवीत्वप्रसन्नप्रतिषेध उदाञ्चतः, तथा ववरः प्रावाइणिरिव्यनिव्यसंयोग उदाहृतः, तत्रोभयत्रोत्तरं स्चयति, चन्ययोर्ययोक्तमिति । चन्ययोरनयोरदाहरसयोक्तरं पूर्वेशक्तमेव द्रष्टवं, खन्तरिचादी चयननिन्दारूपेऽर्घवादे च्रिरेखं निधाय चेतव्यमित्यस्य विधेः श्रेषः, खतीऽच स्तुत्वर्थेन विधीनां स्युरि-व्यक्तमेवेत्तरं, खन्तरिचे चयनप्रसत्वभावात्तविन्दा निवानवादीऽस्त, तेनापि विधिः स्तीतुं \* न प्रकाते, नित्यसिद्धार्थानुवादिना वायीः चोपिछलेन, पशुविश्रेषस्य स्तुतलात्। ववरः शावाश्वविरकामयते त्यत्रापि ववरनामकः कश्चिदनित्यः पुरुषे। मनुष्योः \* न विविच्चितः,

<sup>\*</sup> नेति नास्ति कां-सं। \* सनुष्य इति नास्ति पं कां-सं।

किन्तु ववरध्वनियुक्तः प्रकर्षेश वज्रनशीली वायुर्थवज्ञारदशार्या नित्य रवार्षी विविच्चित, इत्येतदुत्तरं प्रथमपादस्यान्तिमाधिकर्ये भाक्तं, तसात् समावितदेशियां परिह्तत्वादर्थवादानामस्ति प्रामाख्यं, तच सकु इस्लोकाः, वायुर्वा इत्येवमादेरर्थवादस्य मानता, न विधेये-**ऽक्ति धर्मी किं किं वासी तत्र** विद्यते। विध्यर्थवादश्रब्दानां मिथो-पेचापरिचयात्, नास्त्येकवाकाता धर्मी प्रामाखं सम्भवेत् कुतः। विध्य-र्घवादी साकाङ्की प्राप्तस्यं प्रवार्घयोः। तेनैकवाक्यतस्तसाद्वादानां धर्ममानतेति। तदेवं वेदे विद्यमानानां चयायां मन्त्रविध्यर्थवादभागा-नामप्रामाख्यकारणाभावाह्रीधकानान्तेषां प्रामाख्यस्य सतस्तक्कीकृा-रात् क्रत्वस्थापि वेदस्य प्रामाख्यं विद्धं। नन्वेवमपि वेदस्य पौरुष्टेय-लेन विप्रसम्भनवान्यवद्यामाख्यं स्थात्, पारुषेयत्वच प्रथमपादे पूर्वपचान्वेन जैमिनिः स्वयामास, वेदांचैने सन्निक्षं पुरुषाख्येति। रको वादिने। वेदान् प्रति सिन्नकों मन्यन्ते, कालिदासादिभिर्निर्मि-तानां रघुवंग्रादिग्रञ्चानां समुचयार्थञ्जकारः, ते ह्यत्र दछान्ततया समुचीयन्ते। यथा रघुतंशादय इदानीन्तनाः, तथा वेदा चिपि। ननु वैदा अनादयः, अतरव वेदकर्दलेन पुरुषा आख्यायन्ते, वैयासिकं भारतं, वाद्मीकीयं रामायग्रमित्यच यथा भारतादिकर्त्रतेन व्यासा-दय चाखायनी, तथा काठकं की धुमं तैतिरीयमि खेवं, तत्तदेदशाखा-कर्दलेन काठकारिना समाख्यातलादेदाः पीक्षेयाः, नतु नित्याना-मेव सतां वेदानामुपाध्यायवत् सम्प्रदायप्रवर्त्तकलेन काटकादिसमा-खास्यादित्याण्या युत्रयन्तरं स्त्रचयति, चिनित्यदर्भनाचेति । चिनित्या जननमरणवन्ती ववरादया वेदार्थे श्रूयन्ते, ववरः प्रावाहिण-कामयत । कुसुक्विन्द्याद्वालिकरकामयतेति, तथा सति ववरादिभः मूर्वमभावादनित्या वेदाः, विमतं वेदवाकां मौक्षेयं वाकालात्, कािकदासादिवाकावदित्याद्यनुमानसमुचयार्थस्वकारः, सिद्धान्तं सूच-यति, उक्तन्तु प्रब्दपूर्वलिमिति । तु प्रब्दो वेदानामनियलं वार-यति, प्रब्दस्य वेदरूपस्य कठादिपुरुष्टेभ्यः पूर्वलमनादिलं पाची-नैरेव स्त्रजैरक्तं, चीत्पत्तिकस्तु ग्रब्दस्यार्थेन सम्बन्ध इति। खिसिन् सूचे बीत्पत्ति कण्डदेन सर्वेषां ण्डदानां वेदानां तदर्थानां तदुभय सम्बन्धानाच नित्यतं प्रतिचायोत्तराभ्यां प्रव्दाधिकर सवाकाधिकर-साभ्यामुपपादितत्वात्, का तिर्ह्व काठकाद्याख्यायिकाया गतिरित्या ग्रजा, सम्पदायप्रवर्त्तनात् सेयमुपपदात इत्युत्तरं सुत्रयति, चात्वा

यप्रवचनादिति। चिन्तियमाखायिकाया गतिः, ततः परं ववराद्य-निखदर्शनं यदुत्तं तस्य किम्तरमिखाश्रक्शीत्तरं स्वयवित, परं श्रुतसामान्यमात्रमिति । यत्रारं ववरादिकं तच्छब्दसामान्यमेव, नतु मनुष्यो ववरनामनोऽच विविच्तिः ववरध्वनियुक्तस्य प्रवच्यसभा-वस्य वायोरच वर्त्तुं भक्तात्। ननु वेदे किचिदेवं श्रूयते, वनस्पतयः सचमासत, सर्पाः सचमासतेति, तच वनस्पतीनामचेतनतात सर्पा-काञ्चेतनलेऽपि विद्यारिहतलात्र \* तदनुष्ठानं सम्भवति, खती जर-द्मवी गायति, मदकाखीयायुक्तत्तवालवाक्यसदृश्रवात् केनचित् क्रती वेद इत्यामञ्ज्ञीत्तरं सूत्रयति, कते चाविनियोगः स्यात् कर्माणः सम लादिति। यदि च्योतिकोमादिवाकां केनचित्युक्षेण क्रियेत, तदानीं क्रते तिसान् वाकी खर्मसाधनले ज्योतिष्टीमस्य विनियोगी न स्यात्, साध्यसाधनभावस्य पुरुषेण ज्ञातुमग्रकालात्, श्रुयते तु विनियोगः च्यातिस्रोमेन सर्भकामी यजेतिति, न चैतदुन्मत्तवाकासद्दर्भ, लीकिका-निव्यविधिवाकःवत्, भाव्यत्ररण्, इतिवर्त्तव्यतारूपेस्त्रिभरंप्रेरपेताया भावनाया चावग्रमात्, लेकि दि ब्राह्मणान् भाजयेदिति विधा, किं केन कथामित्याकाङ्कायां त्रिमिह् स्थादनेन द्रव्येग ग्राकसूपादिपरिवेषग-प्रकारेग्रेति यथाचिते, ज्यातिस्रोमविधाविप खर्ममुद्दिश्य सीमेन द्रयेग दीन्तगीयादाक्रीताप्रकारेगेयते क्यमुन्मत्तवाक्यसद्धं भवेदिति, वनस्पत्थादिसत्रवाकामपि न तत्सदृशं, तस्य सत्रकर्मेगा ज्यातिसान-दिना समलात्। यत् परोच्चि प्रब्दः सप्रब्दार्थ इति न्यायविद खाडः, च्योतिकीमादिवाकास्य विधायकलादनुष्ठाने तात्यर्थे, वनस्पत्यादि-सत्रवाकास्यार्थवादलात् प्रशंसायां तात्यर्थं, सा चाविद्यमानेनापि कत्तं म्लाते, चाचेतना चाविदांसीऽपि सचमन्छितवन्तःतत् कि पन-खेतना विदांसी ब्राह्मगा, इति सचस्तुतिखनार, पूर्वपद्योक्तस्य वाका-ल हेतीः कर्त्रनुपलमीन पराहतिं समुचिनाति, तसाद्रास्ति वेदस्य पारकेयला। अजैती सङ्ग इस्लोकी, पीरकेयं नवा वेदवाकां स्थात् पारुषेयता । काठकादिसीमाखानादाकात्वाचान्यवाकावत् । समा-खानं धवचनादाकालन्तु पराचतं। तत्कर्चनुपलमोनं स्थात्तते। पी-रवियता। ननु भगवता वादरायग्रीन वेदस्य ब्रह्मकार्थ्यतं स्त्रितं, शास्त्रयोगिलादिति । ऋग्वेदादिशास्त्रकारसलात् वस्त सर्वेज्ञमिति

<sup>\*</sup> समान्षानसिति कां-सं।

स्त्रार्थः, वाढ़ं, निष्ट तावता पारबियतं भवति मनुष्यनिर्मितत्वाभा-वात्। ईदशमपीरवेयत्वमिभिप्रत्य व्यवहारदशायामाकाशादिवन्नि-त्यत्वं वादरायगोनेव वेदनित्यताधिकरगे सूचितं, खतरव च नित्यत-मिति । श्रुतिः स्मृतिसाच भवतः, वाचा विरूपनिव्ययेति श्रुतिः, स्मना-दिनिधना निर्वावागृत्त्र या खम्भवेति स्नृतिः, तस्नात् कर्द्वदेष-शक्काया अनुद्यान्मन्त्रत्रास्मणात्मकस्य वेदस्य निर्व्विन्नं प्रामाण्यं सिद्धं। ननु मन्त्रबाह्मयात्मकुरा वेदस्य प्रामाखं न युत्तं, तयोः खरूपस्य निर्धोतुमग्रकालात्, मैवं, दितीयाध्यायस्य प्रथमे पादे सप्तमास्मयी-रधिकरगयोर्निगोतिलात्। सप्तमाधिकरगमारचयति, खर्चे वृध्नियमन्त्रं म इति मन्त्रस्य लच्चां नास्ति चस्ति, वास्य नास्येतदयास्यादेरवार-गात नास्यतित्याप्तरस्येतद्यास्यादेरवारगात्, स्वत्र याचिकानां समाखानं लच्चणं देषवर्जितं। तेऽनुष्ठानस्मारकादौ मन्त्रप्रव्दं प्रय-ञ्जते। खाधान स्दमाम्नायते, खर्षे वृद्धिय मन्त्रं मे ग्रीपायेति. तत्र मन्त्रस्य लक्त्रमं नास्ति, खवास्यतिवास्योवीरियतुमस्व्यतात। विष्टि-तार्थाभिधायको मन्त्रं इत्युक्ते, वसन्ताय किषञ्जलानालभेतेत्वस्य मन्त्रस्य विधिरूपतादयाप्तिः। मनन हेतुर्मन्त्र रखुतो ब्राह्मणेऽतियाप्तिः। रवमसिपदान्तो मन्त्र उत्तमपुरुषान्तो मन्त्र इत्यादि चन्नायानां पर-स्परमवाप्तिरिति चेत्, मैवं, याजिकसमाख्यानस्य निर्देशवत्त्वस्याता। तत्र समाख्यानमनुष्ठानसारकारीनां मन्त्रतं ग्रमयति । उरुप्रध खेत्पादयो (नुष्ठानस्मारकाः, चिमिनीने प्रोहितमित्यादयः स्ततिरूपाः। इविलेखादयत्वान्ताः। अम आयाचि वीतय इत्यादय आमन्त्रशोपेताः। अप्रीदमीन्विचरेवादयः प्रैवरूपाः। अधः सिदासीदुपरिसिदासी-दिखादया विचाररूपाः। खम्बे खम्बाल्यम्बिकेनमानयति कस्वनेखादयः परिदेवनरूपाः। एक्सामि ला परमन्तं एथिया, इत्यादयः प्रश्ररूपाः। वैदिमाजः परमन्तं एथिया, इत्यादय उत्तररूपाः,। एवमन्यदप्युदा हार्ये। ईटको व्यन्यविजातीयेषु समाख्यानमन्तरेगा नान्यः वस्तिदन्यते। धर्मी, ऽस्ति यस्य नद्यामुखते, नद्यास्थापयागः पूर्वाचार्येर्दर्शितः। ऋष-योऽपि पदार्थानां नान्तं यान्ति एथक्तमः। जन्मोन तु सिद्धानामन्तं यान्ति विपिखित इति, तसादिभियुक्तानां मन्त्रीऽयमिति समाखानं लक्षां चष्टमाधिकरणमारचयति, नास्येतद्वास्त्राग्रेत्यच लक्षां विद्यते ऽघवा, नास्त्रीयन्ते वेदभागा इति स्नप्तेरभावतः। मन्त्रस्र ब्राह्मगद्विति दी भागी तेन मन्त्रता, खन्यद्वासायमित्रोतद्भवेद्वासायलच्यां चातु-

मीस्येष्टिदमासायते रतद्वाद्मणान्येव पश्चद्रवीधीति, तत्र ब्राह्मणस्य लच्यां नास्ति, कुता वेदभागानामियत्तानवधारयोन ब्राह्मसभागेष्यन्य-भागेषु च बच्चमसायास्यतियास्याः ग्रीधियतुमग्रकातात्, पूर्वीक्ष मन्त्रभाग रकः, भागान्तराणि कानिचित् पूर्वेरदाइनु सङ्गृष्टीतानि च्चेतुर्निर्वचनं निन्दा प्रशंसा संश्योविधिः। परिक्रया पुरा कल्पो व्यवधारणकरणनेति। केञ्चमनं क्रियत इति चेतुः। तद्भ्री दिधल-मिति निर्वचनं। खमेथा वै माघा इति निन्दा। वायुर्वे चोपिछा देवता इति प्रशंसा। तद्यचिकित्स ज्लुहवानीश्माहीषाश्मिति संशयः। यजमानेन समितौदुम्बरी भवतीति विधिः। माषानव मह्यं पचतीति परक्रतिः। प्रा ब्राह्मणा स्रभेषुरितिप्राकल्यः। यावते। ऽश्वान् प्रतिम्हीयात्, तावता वाख्यां खतुष्कपाला निवंपे दिति निशेषा वधार-गाकल्पना । रवमन्यद्युदाद्वायें। नच द्वेलादीनामन्यतमं ब्राह्मग-मिति बद्धां, मन्त्रेव्यपि चेतादिसङ्गावात्, इन्दवे। वा म्यन्तिचीति-चेतुः । उदानिषुर्मचीरिति, तस्मादुदनमुचत इति निर्वचनं । मेषि-मझं विन्दते च्यप्रचेता इति निन्दा। च्यप्रिर्मुर्द्धादिव इति प्रशंसा। च्यधः खिदासीदुपरिखिदासीदिति संग्रयः। वसन्ताय कपिञ्जलागा-लभेतेति विधिः। सङ्खमयुतं ददामीति पर्वातः। यज्ञेन यज्ञ-मयजन्त देवा इति पुराक्तस्यः। \* इतिकरणावज्रः ब्राह्मण-मितिचेत, न, इत्यददा इत्ययज्ञा इत्यपठ इति ब्राह्मणा गाये-दिखसिन ब्राह्मसेन गातसे मन्तेऽतियाप्तः। इत्याहेसनेन वाकी-नापनिवद्धं व्राह्मणमितिचेत्, न, राजा चिद्यमाममत्तीत्वाच्च, यो मायात्तं यातुधानेत्याच, 1ये वा वत्ताः सुचिरसीत्याचेत्वनयोा-र्मन्त्रयोरितियाप्तेः, चाल्यायिकारूपं ब्राह्मणमितिचेन्न, यमयमीसं-वादस्तकादावितियाप्तेः, तसाद्रास्ति ब्राह्मग्रस्य सद्यग्रमिति ब्र्मः, मन्त्रत्राद्मगरूपी दावेव वेदभागावित्यङ्गीकारात्, मन्त्रवचागस्य पूर्वः मिसिहतलात्, खविश्रस्वेदभागीः ब्राह्मणमिखेतस्यस्यां भविष्यति। तरेतस्तक्षावयं जैमिनिः स्त्रचयामास, तचीदकेषु मन्त्राख्या श्रेषे ब्राह्मसम्बद्ध इति । तचीदकेषु तदिभधायकेषु वाक्येषु मन्त्र इति समाखा सम्पदायविद्भिर्खवक्रीयते, मन्त्रानधीम ह रति। मन्त्रयति-

<sup>\*</sup> अविविशेषावधारणकल्पनामा विवरणं कर्त्तुमुचितं। किन्तु आदशैँ तद्भा-यात्र लिखितं पुसकविधेववसभावः।

रिक्ते भागे तु ब्राइमण्ड्य सौर्थवस्त इत्यर्थः। ननु ब्रह्मय चप्रकरसे मन्त्रबाद्धावयतिरिक्ता इति हासादयो भागा व्यासायन्ते, यहास्त्रवा-नीतिशासान् पुरासानि जल्यान् गाथा नाराशंसीरिति, मैवं, विप-परित्राजकान्यायेन त्रास्मगायवानारभेदानामेवेतिश्वासादीनां एथग-भिधानात् । देवासुराः संयत्ता चासन्निवादयं इतिहासाः । इदं वा अभेनेव किञ्चिदासी ब्रेशोराणि रिवादिकं जगतः प्रागवस्थान् पक्रम्य सर्गप्रतिपादकं वाकाजातं पुरागं। कल्पस्तु च्यारुयकेतुकचयन-प्रकर्ण समाम्रायते, हति मन्ताः, कन्योऽत ऊर्द्धे, यदि वर्ति हरेदि-त्वसिचयने यमगाथाभिः परिगायतीति विचिता मन्त्रविशेषा गाथाः। मन्थ्यस्तान्तप्रतिपादका ऋचे। नाराभंस्यः। तस्मान्मन्त्रहास्राख्यति-च जद्यितलात्तद्भयाताकलं रिक्तभागाभावानमन्त्रत्रास्यस्ट्रपस्य सुस्थितं। मन्त्रावानारविशेषस तस्मिनेव पादे इत्यमेव विचारितः, ऋक्सामयज्ञां लचा साङ्क्यांदिति ग्रङ्कते। पादी उत्यगीतिः प्रसिष्ठपाठ इत्यन्त्वसङ्गरः। इदमामायते, चाहे बुधिय मन्त्रं मे ग्री-पाय यस्वयस्त्रयीविदर विदुः ऋचः सामानि यज्धीति। त्रीन् वेदान विदन्तीति चिवेदः, त्रिविदां सम्बन्धिनीऽध्येतारस्त्रयीविदः तेच यं मन्त्रभागस्मादिरूपेण चिविधमाज्ञस्तङ्गोपायेति योजना, तत्र त्रिविधानासक्सामयज्ञुषां व्यवस्थितं लक्त्यां नास्ति कुतः, साङ्ग-र्थस्य दुष्परिचरत्वात्, चाधापकप्रसिद्धेष् ऋग्वेदादिष् पाठते। मन्त्र इति हि लच्च संवत्तायां, तच सङ्गीर्सं, देवे। वः सविते।त्युनाल चित्रदेशा पविजेग वसोः सूर्यस्य रिक्सिभिरित्ययं मन्त्री यजुर्व्वेदे सम्प्रतिपन्नी यजुषां मध्ये पठितः, नच तस्य यजुद्दमस्ति तहास्त्राये साविन्यर्चेत्युक्तीन व्यवद्धतलात्। रतत्सामगायद्वास्त इति प्रतिज्ञाय, किञ्चित् साम-यजुर्वेदेगीतं। खिचतमस्यच्युतमसि, पागं प्रंसितमसीति जीगि य-र्जूषि सामवेदे समाझातानि, तथा मीयमानस्य साम्र आश्रयभृता ऋषः सामवेदे समास्थाताः तसान्नास्ति मन्त्रचत्रामितिचेत् म, पादादीनामसङ्गीर्यालच्यालात् । पादेनार्ड्डचेनचीपेता कत्तवडा मन्त्रा ऋषः, गीतिरूपा मन्त्राः सामानि, वत्तगीतविर्जनतेन प्रश्लिष्टपठिता मनना यजूंबी खुतो न कापि सङ्गरः। तदेतन्त्रेविध्यं जैमिनिना सूच-चयेंग लिचितं, तेवास्टायवार्थवर्शेन पादव्यवस्था, गीतिव सामास्था,

<sup>\*</sup> सामास्रायने कां, सं। \* पाठार्थ सें।

ग्रेषे यजुः ग्रब्द इति । एतमेव सन्त्रावान्तद्विग्रेष्ठमुपजीक वेदाना-स्मवेदा यजुर्वेदः सामवेद इति चैविध्यं सम्पन्नं। तेवाच वेदानां सर्वेधामन्यतमस्य वा खप्रज्ञान्सारेगाध्ययनम्पनीतेन कर्त्तस्यं। तथाच याज्ञवल्कः सार्रात, वेदानधीय वेदा वा वेदं वाणि यथाक्रम-मिति। रक्वेदपच्छेऽपि पिट्टपिताम इहिपरम्पराप्राप्तरववेदो उध्येतछः, इत्यभिप्रेत्व खाध्यायीऽध्येतचा. इति खग्रब्द आसातः। तथाध्ययनं न काम्यं किन्तु नित्यं; अतरव पुरुषार्थान् शासने सूचितं, वेदाध्ययनं नित्रममध्यने पातादिपातित्वचैवमाद्मायते. खपहतपापा खाधायी वेदपविचं वा रतततं ये। जनस्जलभागो वाचि भवत्यभागो नाके तदेवाश्वता, यक्तिवाज संखिविदं संखायं, न तस्य वाचिप भागीऽक्ति, यदीं प्रत्योत्रि वर्षे प्रति, निष्ट प्रवेद संक्षतस्य प्रशामिति । तस्रात माध्यायोऽध्येतव्य इति खध्येतारं पृषषं तदीयप्रयासाभिचानेन सिख-वत पालयतीति सरिविदेदः; बज्जदयप्रयाससाध्यक्रतुपालस्याध्ययनः माजेस सम्पादनं तत्वालनं, तद्प्यासायते, यं यं कतुमधीते, तेन तेनास्येष्ठं भवत्यमेर्वायोरादित्यस्य सायुच्यं मच्चतीति। घद्यप्रेतद्वस्यक्षसाधा-यफ्लं, तथापि यहणार्थाध्ययनमन्तरेख ब्रह्मयज्ञासम्भवात् तदीय-फलमपि सम्पद्यते। ईटग्रं सखिविदं वेदरूपं खखायं यः \* पमानध्यय-नमकुत्वा परित्वजति, तस्य वाचपि भाग्यं नास्ति, पाले भाग्यं नास्तीति। किम वक्तव्यं सकलदेवतानां धर्मास्य परब्रह्मतत्त्वस्य प्रतिपादकच्चेद-मन्दार्थ परिमन्दास्ततनल इहेतुकां लीकिकीं वार्ता सर्वेत्री बार्रातः सार एव वाचि भाग्याभावः। खतरवासायते नानुधायान् वहन् मध्यान वाची विक्लापनं चित्रदिति ; यदाप्यसी काव्यनाटकादिकं प्रहिशाति, तथा-पि व्यर्घकलेन तच्छवगां, तेन सञ्चतमार्गज्ञानाभावादित्यर्थः। स्नृतिरिप, योऽनधीत्य दिजो वेदानन्यत्र कुरुते स्त्रमं, स जीवन्नेव सूँहत्वमासु गच्छति सान्वय इति, एवमन्यान्यपि बङ्कति वचनान्यदाङ्केयानि। नम्बधीते वेदे पञ्चादध्ययनविध्यर्धे ज्ञानं, ज्ञाने सति पञ्चादध्ययने प्रवृत्तिरित्यन्यास्रय इतिचेत्, वाष्टं,। स्रतस्य गुरुमतानुसारिकः, षाचार्थ्यं कार्द्रभाषनप्रस्तिं मागवकाध्यवनस्य महता प्रयासेन सम्पादयन्ति । मतान्तरानुसारिकन्तु प्रकाणात्मादयोऽध्ययनात् प्राग्नेव सन्यावन्दनादिविधिचानवत पित्रादिभी ऽध्ययनविधिचानं वर्षयन्ति।

<sup>\*</sup> पुनः कां, सं।

यद्यापाध्यायनविधिप्रयुक्तिः, यदिवा खिविधिप्रयुक्तिः, सर्वथाप्युपनीतै-रधीतवा एव वेदः, तसा चाधायनसाहरार्थलमचारग्रहणानालय पुर-षार्थानुशासने स्वितं। तानि स्वाणि तदृत्तिश्वीदाहरामः। अध्ययन-स्याद्यार्थलं साधियतुं पूर्वपच्चयति, चट्टार्थालधीतिर्विचितला-दिति। दृष्टपाससाधने भेाजनादी विध्यदर्भनादि हितमध्ययनमद-छार्थमवान्तयं। खटछविष्रेषेर न श्रुत इतिचेत् तत्राच, एतनुत्या-द्यतिदेशः खर्मकत्यनश्चेति। ब्रह्मयज्ञ जपाध्ययनार्धवादं निवाध्ययने ये त्वर्धवादातिदेशं नेक्क्ति, तैर्विश्वजिन्धायेन खर्गः कल्पनीयः। दश्ट-पानयोः संस्कारप्राधीः सम्भवे नघमदछन ल्पनेत्यत चाच, चयुत्ती संस्कारप्राप्ती इति। संस्कृतसाध्यायस्य क्वचित् क्रती विनियोगादर्शनात् प्राप्तेः खयमपुरवार्धलाचेत्रर्थः। खाध्यायपाप्तिरर्थप्रमितिचेतुतया पुरुषार्थं इत्याप्रद्धा विषिनिर्दरगादिकार्य्यविनियुक्तमन्त्रवद्ध्ययनाङ्ग-तया विनियुक्तानां च्यातिस्टीमादिवाच्यानां न खार्थे प्रामाख्यमित्या इ, ष्यन्याङ्गं नार्षप्रमापकिमिति। ष्यध्ययनविधायकन्तु वाक्यं खिविहिता-ध्ययनस्यैवाक्समिति कला खार्थे प्रामास्यमित्याच, खध्ययनवाक्यमन-न्याङ्गमिति। नन्वेवमदृष्टार्थले कर्मकारकभूतस्वाध्यायग्रतपावाभावा-दधीतचा इति कर्मनाची तच्यप्रत्येशे निक्धीतेत्वत चाइ, सत्त्वत् करयपरियाम इति। \* सक्तुभिर्जुद्दीतीत्वच कर्मालेन प्रधानभूतान् सत्तुनुद्धिः होमसंस्तारविधाने प्रतीयमाने ऽपि होमसंस्नृतानां भसी-भूतानां सक्तूनामन्यत्र विनियागाभावात् कर्म्मप्राधान्यं हिंत्वा सक्तुभि-र्जुहोतीति नरगपरियामः छतः। एवमचापि कर्मभूतयोः संस्कार-प्राप्तीरसम्भवात्, खाध्यायेनाधीयीतेति वाक्यपरिणामः कर्त्तवः। इदानीं रुष्टमने सत्यरुष्टमनं न कन्यमिति सिद्धान्तयि, रुष्टे तु नादछमिति। किन्तदृष्टपालमिति तदाच, दथी प्राप्तसंस्काराविति। षक्तरप्राप्तेः परम्पराया पुरुषार्थमाइ, प्राप्तार्थनेध इति, जायत इति शेषः। नच भोजनादिवदन्यययतिरेकसिद्धलादिधिवैयर्थामिति प्रक्वनीयं। अवधातादिवद्मियमादृष्टाय विध्युपपत्तेरित्वाच, विधि-र्नियत्या इति। यत्तून्नां संस्कृतस्य विनियोगादर्भगात्र संस्कार इति तचाइ, संस्कारसिद्धिः क्रलथ्ययनविधिदयोपादानादिति। क्रतुविधयो

<sup>\*</sup> सक्तन् सं, कां।

हि विषयावनीधमपेक्षमागास्तदवनेधि खाध्याये विनियुज्यन्ते, अध्य-यनविधिश्व विखितपाठादिव्याद्याध्ययनसंस्कृतत्वं सार्धायस्य गम-यति, खत उभयोपादानात्तिसिद्धिः। ननु संस्कारी नामाद्रष्टातिश्रयः-सर्च न साधायमतः तयप्रवयेन सपदीपात्तप्रक्रवर्धीभृताध्यय, नीपरक्ताया \* भावनाया चापूर्व्वाभिधानात्, ततः कयं खाध्यायस्य संस्कृतत्विमिति, तत्राच्च, तथः कर्म्मवाच्यदृष्टवाचीति । तत्र तथ्यप्रता-यस्य नर्माभिधायितया नर्मनारनस्य साध्यायस्य तस्त्रप्रतयाधे प्रति-क्तवर्धादध्ययनादिप प्रतासज्ञलात् खाध्यायगतमेवापूर्वे तव्यप्रत्वेग विक्त, अपूर्वसा धालर्घजन्यलियमेऽपि तदुपरक्तलानियमादिति भावः। यचे क्षमन्याकं नार्घप्रमापनमिति, तदसत्, यते। मन्नार्या खतन्त्रादरुशेषाणां तथालं युज्यते, इच्तु खाध्यायाश्रितमदरं, तस्य च खाध्यायमताच्चरसामर्थासद्वार्थावनेधि मले सति मलान्तरक-ल्पनायोगात् प्रामाण्यस्रोपर्न्डकमेवाद्यं नतु प्रतिबन्धकमित्राह, स्रत-न्त्रादरुशेषलाच्च खार्थप्रमा प्रतिबध्यत इति। सक्तन्यायेन कर्माकारक-प्राधान्ये परित्यक्ते खतन्त्रादृष्टमेवाचापि स्मादित्यत चाइ, श्रुते। पपत्ते ने सक्तुत्याय इति । सक्तुषु गत्यभावात् श्रुतं परित्यच्यास्तुतं कल्यतां नाम, ने इतयुक्तं प्रदर्शिततादित्यर्थः। इत्यमध्ययनविधे र्देष्टा-र्थत्वं प्रसाध्यार्थाववाधपर्यन्ततां निरानर्तुं पूर्व्वपच्चयति, वैधमर्थ-निर्मयं भट्टगुरुविधेः पुनर्थावसानादिति । सर्वेच विधेः पुरुषार्थ-पर्यवसायिलनियमादनापि प्रवार्थभूतं पालवदर्धनिस्ययमध्ययन-विधिपयतां भट्टगुर्कमन्यते । ननु सक्तदध्ययनादाष्ट्रसिसिहितादर्ध-निस्यो नीपलभात हलाएका, तथा सति तिसान् सिद्धेऽयं साध्याय-विधिरर्थनिखयचेतुं विचारं कल्पयियातीत्वाच, सविचारमाच्चिपे-दिति। ननु खाध्यायविधेय तदुपकारियोरिव विधिः प्रयोजक इति सर्वेच नियमः। तथा सर्वेतादृशं विचारं नयमचाध्ययनविधिराची-प्यतीत्वत चाच, चविधेयानुपकार्याचोपो अवघातात्रक्तिवदिति, बीचीन वहनीत्ववावघातमात्रं विधेयं नतु तदारुत्तिः, तस्या अधातर्थता-क्रापि साविधेयोपकारियो, अन्तरेयादत्तं सन्नमुष्यमाचादवधात-सिद्धेः, तथापि तखुलनिव्यत्तिपालसिद्धये स विधिराष्ट्रेता यददाचीप सदत् प्रक्रतेऽप्यवग्रन्तयं। ननु वेदमात्राध्यायिनेऽर्थाववे।धानुदयेऽपि

<sup>\*</sup> चपरकापूर्वाभिश्रामात् सं, का ।

वाकरणाचक्रसहितवेदाधायिनः तदुदयसङ्खावात्, तं प्रति वर्षे-विचारविधिं न कल्पयेदित्वाग्रं द्वार्थावनाधपरि हारापेचित विचार इत्याच, साङ्गाध्ययनात्तद्वावी विचारी विरोधापनुदिति । सिद्धान्तयति प्राप्तेस्तु गवादिवत् पुमर्थलादिधिन्तदन्त इति । यथा भाजभूतस्य चीरारे हें तवा गवादयाऽपि पुरुषेर्छान्हे, तथा पाल-वदर्धावने । धन्ने राज्यस्या मेरपि प्रधार्थत्वादध्ययन विधिर चरप्रात्य-बसाने। (वगन्तयः। नम्बद्धरप्राप्तेः पुरुषार्थलं फलवदर्थावने। धप्रयुक्तं चेत्,तर्ष्टि तद्वीधस्यमुख्यप्रवार्थलात्, बाधान्त रवविधिः किं न स्यादि-त्यत खाइ, पालवद्वीधान्तत्वे खध्ययनकात्रन्धीमति । बीधस्य हि पालं नर्मानुष्ठानं, तथा सति यस्य ब्राह्मणादेर्यस्मिन् बहस्पितसवा-दावधिकारः, तस्य तद्वाक्यमात्राध्ययनं स्यात्, नतु राजसूयाद्यर्घवाक्या-ध्ययनं, तत्र परतादिपालाभावात्, खपचीत् नायं दीव इत्याह, क्रत्स पाप्तिजेपार्धेति। नचावनाधकाले विधेनाधकात्वाभावेगार्थावनाध रव न सिद्धेदिति प्रक्वनीयं, प्रमाणस्य प्रमेयनेधितसाभाव्यात, जीति-काप्तवाक्यानामन्यतरेशेष \* विधिबोधकलदर्भनादित्या इ, लोकवक्तेजो बोध इति । ननु बोधस्य विधिपालले बोधकाममुद्दिस्य विधातुं प्रकालात् सुलभोऽधिकारी स्थादित्याप्रका प्राप्तिपच्छेऽपि, प्राप्तिकाम उपनीतास्वर्षेत्राचागोऽधिकारी सुलभ रवेति परिचारं सास्तवाद-पेच्य बीधस्य काम्यतं दूषयति. सीऽकाम्यः प्राम्बीध्यभानाभानयोरिति। बी थ स्यामिही चादि लच्च मवेदार्थस्याध्ययनात् प्राक् सन्धे। पासनादि-वत् पित्राद्यपदेशत रव भाने सिद्धलादेव सीऽर्थविधी न काम्यः। चभाने कामयितुमग्रक्यः, ज्ञात एव विषये आमना नियमात् नन सामान्यता जाते विशेषता नुभाता सम्भवति, यदा विशेषताऽपि पित्राद्युग्देशादवगते सति, खाँगदेशिकज्ञानस्य प्रामाणानिर्धायाय पन-बीधकामनायुक्तीवरत्वाशक्कीवमण्यशीवबाधमुद्दिश्य खाध्ययनविधानं न समावति, हत्वाच उद्देशायामादिति । अमिही मादिविश्वेषज्ञानानां न तावदेवब्द्या विश्वेषाकारेकोहेशः समावति, धनन्तवात् सामान्या-कारी बोदेशे सामान्यमंव विधिक्ष संस्थात्रतु ज्ञानविश्रोधः, तती नीदेशी युक्तः। मन्वर्धावनीधमुद्दिखीचारकाभावे वेदस्य खार्थे तात्पर्यं न स्यादित्वाप्रद्धा, उपन्नमापसं द्वारावन्यासीऽपूर्वतापालं। स्वर्धवादी-

<sup>\*</sup> मनारंबीय कां, सं।

पपत्तीच लिक्नं तात्पर्यानिर्याये, उपक्रमादिलिक्नान्यं तात्पर्ये क्रब्द-बलादेव सिद्धातीत्वाह, तात्पर्थं प्रव्दादिति । तद्द्यं ज्ञानमहिष्क श्ब्दीबार्शं \* वर्धं स्मादितिचेत्, न, पुरुषसम्बन्धक्रतदीषास्थप्रति-बन्धपरिचारार्थलादित्याच, उद्गिशाचारमं देवमं \* चन्ति साम इति। नन्वध्ययन विधिवीधान्तलाभावे विचारशास्त्रं न प्रवर्शेत प्रयोज-नाभावादित्याग्रङ्घाच, विचार उत्तरविधिप्रयुक्त उपपद्यत, इति क्रतुवीधविधयः साङ्गवेदाध्ययनादापात प्रतिपद्मा विरोधपरिष्ठा-रेग प्रतिष्ठितं निर्णयज्ञानमन्तरेगानुष्ठापयितुमण्यावनाः, तिव्वर्णयाय क्रतुविचारं प्रयोजयन्ति, श्रवगविधिक्त साचादेव ब्रह्मविचारं विधत्ते। एवच सति अवणविधेः खविधेयप्रयोजकलं क्रतुविधीनाच विधेयोपकारित्वप्रयोजकालं, इत्युपपदातेतरां, खध्ययनविधिप्रयुक्तिप-चीतु तिद्धिः कतुद्दारा खर्गसिद्धिपर्यन्तलात् कलन्छानस्यापि तत्-क्रतुविधिवैयर्थामापदीत । नन्वध्ययनविधे स्त्रैवर्शिकमात्रं प्रतिनित्यत्वात्तस्यक्तीः विचारस्यापि तस्त्रभीत, नान्यचेतिचेत् अतुवि-चारस्य चैवर्शिकमाचेऽपि निखलसिद्धेः किं व ब्रह्मविचारस्य तचा-द्याऽसन्मतेऽपि सम इत्याह, खता नित्यक्षतु विचारस्त्रैवर्णिकमा चर्यति, यता (करणे प्रत्यवाय अवसात् क्रातवस्त्रेविर्धिकानां नित्या आत इत्यर्घः। दितीयोऽनिष्ठ रत्याइ, ब्रह्मविचारः पुनः परमद्वंसस्यैवेति नित्यो ऽनुषद्ग इति । नन्त्रारीयाध्ययनस्याद्यस्यान्तत्वे ऽर्धज्ञानमवि-हितं स्थात् मैवं, वाक्यानारंग तिद्धानात्, ब्राह्मग्रीन निष्नारग्री धर्माः यडकी वादी(धोयी क्रीयस्ति तदिधिः, तत्र निष्कारणप्रव्देनाध्ययनः ज्ञानयोः काम्यत्वं निवार्थते। अर्थज्ञाने पुरुषप्रविक्तरं वचनद्वयं प्राखान्तरमतं निरुत्तकारो यास्त रवम्दाजहार, अधापि ज्ञानप्र-शंसा भवत्यज्ञाननिन्दा च, स्थागुरयं भारहारः किलाभूदधीत्व वेदं न विजानाति योऽधें; योऽर्धे च रह \* सक्तलं भद्रमञ्जूते, नाकमिति ज्ञानविधूतपापा यद्ग्रहीतमविज्ञातं निगरेनैव प्रन्यते खनमाविव शुक्तेधा न तज्ज्वलति कर्षिचिदिति। अस्मिनमन्त्रदये याऽर्घन्न इत्य-नेनेवार्डे न वेदार्घचानं प्रशस्ति, इतरेगार्डे त्रयेग चानरा हिखं निन्छते। या वेदार्थं जानाति, सीऽयमिङ्लीको सक्तलं श्रीयः प्राप्नीति, तथा तेन चानेन पापचार्ये संति स्टतः खर्भे प्राप्नोति। तदेतदे हिकामुद्रिकस

<sup>\*</sup> क्लोको कां, सं! \* दोषच्चं बैस्रोको, कां, सं। \* इस्कां, सं।

चानपत्नं तैतिरीया मन्त्रोदास्रखेन तदीयतातपर्याभिधायित्रास्त्र-बीन च स्पष्टीचकुः, तदेवास्युक्ता ये खर्ळाडुतवा पुराखे वेदं विदांस-मिंभती वदन्यादित्यमेव ते परिवदन्ति सर्वे चिमं दितीयं हतीयच इंसमिति। यावती वैं देवतास्ताः सर्वा वेदविदि ब्राह्मणे वसन्ति, तसाद्वाद्यांगेभी वैदिविद्भी दिवेदिवे नमकार्था द्वास्त्री नं की र्तियेदेता एव देवताः प्रीयातीति । वेदविदानर्थाभित्रः पुरुषः, सच दिविधः, समुत्यद्मश्चतुर्दभविद्यास्थानकुभाजः पुरातनकाले समुत्रक्षे वासादिख, तमेतमुभयविधं विदासं विदासद-धनमद्भुलमदीपेताः पख्तिं मन्या ये पुरुषा, अभिता विदास दूष-यन्ति, ते सर्वेऽप्यादित्वमेव प्रथमं दूषयन्ति, श्वादित्वापे द्या दितीय-मिं दूषयन्ति, तदुभयापेच्यया त्तीयं इंसं दूषयन्ति, इन्ति, सदा गच्छतीति इंसी वायुः, अग्न्यादिरूपलं वेदविदि खाम्रातं, अग्नेवायी-रादित्यस्य सायुज्यं गच्छतीति न केवलमेतद्देवतालं। किन्तु सर्व्वापि देवता वेदविदि निवसन्ति, तसाद्धास्त्रगान् वेदविदे। दृष्टा स्नुला वा प्रतिदिनं नमकुर्यात्रतुं तस्मिन् विद्यमानमिप देविं कीर्त्तरेत्। रवं सति तत्तनमन्त्रार्थभूताः सर्वा चिपि देवता वेदार्थविदा सर्व्यमाखतया तदीयहृदयेऽवस्थिता अयं नमकत्ती तेषयति । नचैतदध्ययनस्थैव पालमिति प्रक्वनीयं, विदांसमित्यामातलात्, खन्यथा वेदमधीयानमि-त्यामायेत, तसात् सर्वदेवतानुद्धा प्रातिभिः पूज्यस्य वेदार्थविदे। लीक-इयेऽपि श्रेयः प्राप्तिरूपपद्यते। यन्तु वेदमधीत्वार्थं न विजानाति, सीऽयं पमान् भारमेव इरति, धारयति, स्यागुरिति दछान्तः किन्न पाखं शुब्न-मुंबं रहाः खाणु शब्दे ने चिते ; सच यथे सनार्थ मुपयु च्यते नतु पुष्पपा नार्थं, तथा क्वेनलपाठकस्य बाह्यत्वं न भवतीत्वेतावदेव नम्ममुखानं खर्गा-दिपानसिद्धिर्वास्ति । क्लिलेशनेन लेक्प्रसिद्धि चैतिशते जीकेऽपि माठकस्य यावन्ति धनानि पूजा च, ततीऽप्यधिका विदुषि द्रस्यते । किस यदेदवाकामाचार्थाद्र एचीतमर्थज्ञानरिवतं पाठरूपे श्वीव पुनः पुनवचार्यते, तत् कदाचिद्पि न ज्वलति, खर्गं न प्रकाशयति, यथा चामिर हितप्रदेशे प्रचिप्तं शुख्यकार्श्वन ज्वलति तद्यत्। तथा संति तस्य वाकास्य वेदलमेव मुख्यं नस्यात् खलीकिकं पुरुषार्थीपायं वेत्य-नेनेति वेदशब्दिनिर्वचनं, तथा चात्रं, प्रवचेशानुमित्यावा यस्तूपाया न बुध्यते। यतं विदन्ति वेदेन, तस्मादेदस्य वेदतेति। खता मुख्यवेद-लिसिडिये चातस्य रव तदर्थः। किञ्चाच यास्कीन काचिदन्याप्युगुदा-

इता, उतलः प्रश्वन ददर्भ वाचमुतलः प्रत्वन प्रत्वे लोगां। उतातसीतन्तं विसचे जायेवपत्व उभती सवासा हति। अस्य पूर्वार्कस्य तात्पर्यं सं रव दर्भयति, अधिकः पश्यन्न पश्यति, वाचमिषच प्रत्यन् न प्रत्यो-त्येविमत्यविदांसमाचार्डमिति। षास्यार्थः, यः पुमानर्थं न वेत्ति, तं प्रति पूर्वीर्डेन मन्त्री ब्रूते, रकः पुरुषः पाठमात्रपर्यवसितः वेदरूपां वाचं प्रश्वन्नपि न सम्यन् प्रश्वति, रक्तवचनबद्धवचनादिविवेकाभावे पाठशुद्धेरप्येवमेव कर्त्तुमण्डकालात्, वायुमेव खेन भागधेयेनीपधा-वति, स रवैनं भूतिं ग्रमयति, खादित्यानेव खेन भागधेयेने।पधावति, त रवेनं भूतिं गमयन्तीत्यादावयुत्पद्मः कथं पाठं निस्वन्यात्। अन्यः किसदर्धेचानाय व्याकरणाद्यङ्गानि प्रत्यवर्द्धीय मीमांसाराहित्यादेनां वेदरूपां वाचं न सम्यक् प्रत्योति। यावते। स्वान् प्रतिग्रङ्कीयात्, तावता वार्या सतुष्कापालाद्विक्पेदित्यच वाकरणमाचेण प्रतिय-चीतुरिष्टिः प्रतीयते, मीमांसायान्तु न्यायेन दातुरिति निर्मातं, तसा-दुभयविधमप्यविद्वांसं प्रत्येवमाहेति । त्यतीयपादतात्पर्यं दर्भयति, चायोकसी तन्यं विसस्, इति खमातानं विदयते न्हानं प्रकाशनमर्थसा ह श्वनया वाचा इति। श्वस्यार्थः, श्वपि प्रव्दपर्याय उतप्रव्दः, सच पूर्वेतता-निभाज्ञानवैजन्नाखीनात्र प्रयुक्तः निपातानामनेकार्थत्वात्, यः पुमान् या-करणाराष्ट्रेः खग्रब्दार्थं मीमांसया तात्पर्यं च ग्रोधियतुं प्ररत्तसा रकसी वेदः खनीयान्तनुं विससे, समिवादिनं पदवाखानं, ज्ञानमिवादिनं तात्पर्ययाखानं वेदार्घप्रकाशनद्यमं सम्यक् ज्ञानमनया ढतीयपादरू-पया वाचा मन्त्र चाहेति । चतुर्थपादतात्पर्यं दर्भयति, उपमी-त्तमया बाचा जारीवपत्थे कामयमाना सुवासा ऋतुकालेष सुवासाः कल्यायवासाः कामयमानः ऋतुकालेषु यथा स रनां प्रस्ति, स प्रसी-तीति तातपर्यार्धेद्रवार्धेच्यप्रसंति। बस्यार्थः उत्तमया चतुर्धपादरूपया वाचा व्रतीयपादार्थस्थापमाचते, उपतोबेतस्य वाखानं नामयमानेति। यदायज्ञि ग्रह्मक्रविनायां मिनिनवासाः, तथापि सम्भागकानेव कल्या-यावासा भवति, तत्र हेतुः कामयमाना ऋतुकाले व्विति, यथा सपति-रेना जायां साकल्येनादरयुक्तः प्रायति, किस तयाक्तमधं हि बुद्धा-प्रदेशोति, तथाऽयं चतुर्दश्विदास्थानपरिश्री जनेत्रेतः युत्रघे। वेदार्थ-रहस्यं सम्यक् प्रायति, वेदोक्कच धर्मी ब्रह्मरूपद्मार्थे हितबुद्धा-खीकरोति, सेयम्क्रवेदार्थाभिच्च प्रशंसेति । प्नरप्रान्तरं यास्क उदाजहार, तस्थेलराभ्यसेनिर्वचनाय, उत्रतं सस्ये स्थिरपीतमा-

क्र नेनं शिन्तन्यपि वाजिनेषु। चधेन्याचरति माययैषवाचं गुत्रु वां चप-नामपुष्पामिति । व्ययमर्थः पूर्वेदाद्यताया उतलः पर्यक्रियादि-काया ऋचोऽनन्तरमेघास्राता काचिटक्, तस्य पूर्वे क्तमन्त्रार्थस्य भूयंसे निर्वचनाय सम्पद्यते तमर्थमतिश्रयेन प्रतिपाद्यितुं प्रभवति, अथ-मितिचेत्, तदुचते चिपिचैनं चतुर्द्शविद्यास्थाननुश्च पुरुषं वेद-रूपाया वाचः सख्ये स्थिता, स्थीर्थम वेदातार्थाम्तपानयुतामाङः, श्वभिज्ञाः कथयन्ति. सखिविदं सखायमिति मन्त्रे वेदस्य सखिलमुदा-इतं, यदा खर्मलोते देवानां सख्ये स्थित्वातिश्येन पीतास्तमाजः, वाचामिना ईश्वराः सभास प्रगल्भा वा वाजिनास्तेषु मध्ये उप्येनं वैदार्धकुण्रलं चोदयितुं न चिन्वन्ति, न केऽपि प्राप्नवित्ति, तेन सद्य विवदितुमसमर्थलात, यन्त्रन्थः पाठमात्रपरः, पुष्पपानरिहतां वाचं मुख्यान भवति, पर्वकारहोक्तस्य धर्मास्य ज्ञानं पृथ्यं, उत्तरं नारहोक्तस्य ब्रह्मयो ज्ञानं पालं। यथा लाक पुत्र्यं पालस्थात्पादकं, तथा वेदान्-वचनादिधर्माञ्चानं चनुष्ठानदारा पालात्मकब्रह्मज्ञानेच्छाञ्जनयति, तमेवं वेदानवचनेन आसाणा विविदिष्ठन्ति यस्त्रेन दानेन तपसा नासलेनेति श्रुतेः। यथा च फलं लिप्तिचेतुः, तथा ब्रह्मज्ञानं क्रतक्रतल-हेतुः, यत्पूर्णानन्दैकवाधस्तद्धाह्मस्मीति छतछत्या भवतीति श्रुतेः। तादशपष्यपालरिक्तवेदपाठकः सरघ पुमान् खधेन्वा मायया सन् चरति, नवप्रस्तिका चीरदाम्श्री गीः प्रीति हेतुलाडिनातीति खुत्-पत्या धेनुरित्युचते, पाठमाचपरमाति वेदरूपा वान् धर्माब्रह्माचान-रूपं चोरं न देराश्रीव्यधनुः, खतरवासी माया नपटरूपा रेन्द्रजा-जिन्निनिर्मतगोसदश्गोरूपलात् तथा मायया सच चरन्नयं परम-पुरुषार्थी न सभ्यत इत्यर्थः, इत्यं यास्त्रीन चानस्तृत्वचाननिन्दीदाष्ट-रसस्य प्रपिश्वतत्वात्। यच स्तूयते तदिधीयत हित न्यायेनाध्यय-नवदर्भज्ञानस्यापि विधिरणुपगन्तयः, निष्य नचत्रेष्टिकार्यः प्रती-खिषलवाकां यामतहेदनयाः समानमेवासायते, यथा हवा खिम-र्देवानामन्नादः, रवं इवा रघ मनुष्यायां भवति, य रतेन इविघा यजते, यउचैतदेवं वेदेति, काती यागवत् पालाय खवेदनमि विधीयते, खनेन न्यायेन सर्वेष्वपि ब्राह्मसेषु वेदनविधयो द्रष्ठवाः। नमु विद्याप्रशंसीत सूत्रे वेदनपालानां प्रशंसारूपतं जैमिनिना स्वितिमितिचेत्, बन्त् नाम विद्यमानेनापि मालेन प्रशंसितुं शक्यत्वात्

दर्शयामस्य पूर्णमासयामस्य \* चातिपन्नस्य प्रायश्वित्ररूपां वैश्वा-नरेखिं विधातुं विद्यमानेनेव सर्गाफलेन स्तृतिः क्रियते, सुवर्गाय लोकाय दर्शपीर्णमासाविज्येते, हत्येतचाचार्थेर्यच्चानपालवाकास्य सा-चें रिप तात्पर्थं दर्शयितुम् राह्यतं। इच्छाम्येवार्थवादत्वं वचसे रम्यः परत्वतः। यथा वस्त्रभिधायित्वाज्ञत्भूतार्थवादता। इच्यते सर्वाची-काय दर्शादर्शी यथा तथा। नच भूतार्थवाद्वं पापस्नीका अतिर्थ-चिति । नच वेदनमाचेग प्रतसिद्धावनुष्ठानवैयर्ध्यमिति प्रद्वानीयं। पालभ्यस्वेन परिद्धतलादुदाद्धतं चात्र जैमिनिस्त्रनं, पालस्य कर्मा-निष्पत्तेस्तेषां लोजवत् परिमाणतः सारते। वा प्रजविश्रेषः स्थादिति। रतचासामिः, तरति ब्रह्मह्यां याऽश्वमधेन यजते, य उचैनमेवं वेदे खदा इर ग्रेन व्याख्यातं। कृन्दो गास्त्र केवलाद नुष्ठाना विधानस हिते ऽनुष्ठांने पालातिप्रयमामनित्त । तेनासी कुष्ते, यस्वैतदेवं वेद, यस्वन वेद, नाना तु विद्या चाविद्या च, यदेव विद्यया करोति, ऋद्धयोपिन-षदा, तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति। यदाप्यङ्गावनाधीपास्तिरच विद्याप्रब्देन विविच्चता, तथापि न्यायः सर्व्वाखिप विद्यासुः समानः, कुतस्तावित वेदने तवैषा भिताः,इतिचेत , कुता वा तावान् तवैषाः,च देषः, प्रशंसा ल-साभिभ्यसी दर्शिता, निन्दान्तु न काप्युपलभामचे, किन्तु कर्म-जन्यम पूँळी यथा मरणादू द्वे जीवेन सम्ह गच्छति, तथा विद्याजन्यम प्यपूर्व गच्छति। तथाच वाजसनेयिन स्थामनन्ति, ते विद्यानर्माणी समलाक्षभते पूर्वप्रजाश्वेति । तसादध्ययनवदर्धज्ञानस्यापि विश्वि-तलादर्घचानाय वेदी वाखातयः। विषयप्रयोजनसम्बन्धाधिकारि-ज्ञानमन्तरेश श्रीहप्रदेशभावात्, विषयादया निरूप्यन्ते। श्राख्यानस्य व्याखिया वेदी विषयः तदर्भचानं प्रयोजनं, व्याख्यानवाखियभावः सम्बन्धः, ज्ञानार्थी चाधिकारी। यद्यप्येतावत प्रसिद्धं, तथापि वेदस्य विषयाद्यभावे वाखानसापि परमविषयादिकं न सात्; खता वेदस्य तचतुष्टयमुचते, वेदेषु पूर्वेत्तरकाराइयेः क्रमेश धर्मावसारी विषय-क्तयोरनन्यलभ्यलात्। तथाच पुरुषार्थानुशासने स्वितं, धर्मात्रस्यो वेदैनवेदो इति। जैमिनीये च दितीय सूचे चोदनैव धर्मे प्रमासं. चीदनाप्रमायमेवेति नियमदयं सम्पदायविद्भिरभिष्टितं, चीदनैवेत्वम्-मर्थम्पपादियतुं चतुर्थस्त्रचे प्रवज्ञविषयतं धर्मस्य निराक्ततं, प्रवज्ञ-

<sup>\*</sup> अतिपाते सति (कां सं)।

मनिमित्तं विद्यमाने।पणमानलादिति । अनुष्ठानादुर्द्धमुत्रात्यमानस्य धर्मस्य पूर्वमविद्यमानलात प्रत्यच्चियायतास्ति, उत्तरकालेऽपि रूपा-दिराहित्वानेन्त्रियरवगम्यते, चतरवादयमिति सर्वेरिभिधीयते, लिक्-राशियाद्वान्मानविषयत्वमप्यस्ति । सुखदुःखे धर्माधर्मयोर्जिङ्गमिति चेत. वार्ढ, श्रयमि जिन्न जिन्निमावा वेदेनेवावगम्यते; ततस्रोदनैव धर्मे प्रमागं। वैयासिकस्य हतीयस्त्रचस्य दितीयवर्णके ब्रह्मगः सिद्धवन्त-ने। प्रास्त्रेनविषयलं भाष्यकद्भिर्वाखातं, प्रास्त्रादेव प्रमाणाच्न-गती जन्मादिकारणं ब्रह्माधिगम्यत इत्यमिप्राय इति। श्रुतिस भवति, नावेदविक्मनुते तं रहन्तमिति। तत्रोपपत्तिः पूर्वीचार्थेरेवमुदीरिसा, रूपिक्शिदरिश्वात मानान्तरयायतेति, तसादनस्यक्थात्रादिक्त धर्मा ब्रह्मा विदि विषयलं, तद्भयज्ञानं वेदस्य साज्ञात् प्रयोजनं। नच तस्य ज्ञानस्य सप्तदीपावसुमती राजासी गच्चति, इत्यादिज्ञानवदपुर-षार्चपर्यवसायिलं गङ्गनीयं, धर्मप्रयक्तस्य पुरुषार्थस्य स्त्रयमानलात्। धर्मी विश्वस्य जगतः प्रतिष्ठा, लोके धर्मिष्ठं प्रजा उपसर्पन्ति, धर्मीय पापमपनुद्रति, धर्मी सर्वे प्रतिष्ठितं, तसाद्धमी परमं वदन्तीति। उद्गुडस्य राज्ञो नियामकलादिवदमानयोः पुरुषयोर्मध्ये दुर्व्वलस्थापि राजसा-हाय्यवज्जयहेतुलाच धर्मः पुरुषार्थः। तथाच वाजसनेयिनः स्टि-प्रकर्णे समामनन्ति, तच्चे थे। रूपमत्यस्जत धर्मी, तदेतत् चाचस्य चर्च, यद्धर्मः, तसाद्धर्मात् परं नास्यथाऽवलीयान् बलीयां समात्रयते, धर्मीण यथा राज्जैविमिति । ब्रह्मविदाम्नोति परं, ब्रह्मविद्वह्मीव भवति, तरित ग्रोकमात्मविदिव्यादिषु श्रुतिषु ब्रह्मज्ञानप्रयुक्तः पुरुषार्थः प्रसिद्धः। तदुभयज्ञानार्थी वेदेऽधिकारी, सच चैवर्शिकः प्रवाः। स्त्रीश्रुद्रयोक्त सत्वामपि जानापेचायां उपनयनाभावेनाध्ययनराहित्वाहे देऽधिकारः प्रतिबद्धः; धर्मात्रसाचानन्तु पुराखादिमुखेनीपपदाते; तस्मात् चैवर्थि-कप्रवार्वा वेदमुखेनार्थं जानेऽधिकारः। सम्बन्धसु वेदस्यधर्मा ब्रह्माधां सङ् प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः, तदीयज्ञानेन सङ् जन्यजनकभावः, चैवर्शि-कपुरुषेः सहोपकार्योपकारकभावः, तदेवं विषयाद्यन्वन्धचतुरुयमव-गत्य समाहित्रधियः श्रोतारी वेदवाखाने प्रवर्त्तनां। श्रातिगभीरस्य वेदस्यार्थमवनेष्धियुं पिचादीनि वडकानि प्रवत्तानि; खत्रव तेषा-मपरविद्यारूपत्वं मुख्कोपनिषद्याधर्व्यशिका खामनन्ति, हे विदे वेदितये रति इस वै यह स्विवेश वदन्ति परा चैवापराच, तत्रापरा ऋ में दें। यज वेदः साम वेदें। उथ के वेदः, शिका, कल्पा, व्याकरणं, निवक्तं,

इन्दी, ज्योतियमिति। अय परा, यया तदत्तरमधिगम्यत इति साधन-भूतधर्माज्ञान हेतुत्वात् घडङ्गस हितानां कर्माकारहानाम परविद्यातं पर-मंगुरुषार्थभूतब्रह्मज्ञानचेतुत्वादुपनिषदां परविद्यात्वं। वर्णसरायु-चारमप्रकारी यत्रीपदिखते, सा प्रिचा। तथाच तैत्तरीया उपनि-यदारमें समामनित, शिचां व्याख्शास्थामः, वर्षः खरः, मात्रा बर्षं, साम सन्तानः, इत्युक्तः शिचाध्याय इति । वर्णीऽकारादिः सचाङ्गभूत-शिचायसे सारम्दीरितः, चिषरिखतुःषरिर्वा खराः खायम्युवे मताः, प्राक्षते संस्कृते चापि खराः प्राक्षाः खयम् वेळादिना। खर उदात्तादिः, सीऽपि तत्रीतः, उदात्तयानुदात्तय खरितय खराख्य इति। मात्रा ऋखादिः सापि तत्रोक्ता, ऋखो दीर्घः सुत इति कालते। नियमा चपीति । वलं स्थानप्रयक्षी, तत्रास्टी स्थानानि वर्णानामि-त्यादिस्थानमुक्तं, अचीऽस्पृष्टाः, यगन्तिषदित्यादिना प्रयत्न उक्तः। सामग्रब्देन साम्यमुत्तं, चतित्रुतातिविलम्बितगीत्यादिदेष्यराचित्रतेन माधुर्यादिगुगयुक्तलेने चार्यं साम्यं, गीतीशी त्रीशिरः नम्पी तथा लिख-तपाठकः, अनर्घचोऽल्पक्ए घड़ते पाठकाधमाः। गीतीशी श्रीश्ररः-कम्पीत्यादिनीपाश्रलं दृष्टं, लिरितिमित्यादिना दीघा उत्ताः, माधुर्थमच्न-रचितिरिवादिना गुगा उताः। माधुर्यमच्चरचितिः पदच्चेदस्तुं सुखरः धैर्यं लयसमर्थं च घड़ेते पाठकागुणाः, इति गुणा उत्ताः। सन्तानसिहता वायवायाची त्यनावादेशः, इन्हामी चागतिमत्यन प्रकृतिभावः, रतम व्याकरगोऽभिहितत्वात् प्रिचायामुपेचितं। प्रिच्यमागवर्गादिवैकस्पे बाध-स्तत्रीदाह्नतः, मन्त्रीहीनः खरते। वर्णते। वर्शनिष्याप्रयुक्तेन तमर्थमाह सं वाग्वची यजमानं दिनस्ति, यथेन्द्रशचुः खरते। उपराधादिति । इन्द्र-प्रवृद्धे से विस्तान का इन्ह्रसा प्रवृधीतक इवसिन्विविद्यते देशे तत्पर-घसमासः, समासस्येति सुत्रेण समासलादन्तीदात्तेन भवितयं, षाय-दात्तस्तु प्रयुक्तः। तथा सति पूर्व्वपदप्रकृतिसरलेन बज्जनी चिला-दिन्द्री घातकी यस्येति तात्पर्यार्थः सम्पन्नः, तस्मात् खरवर्णायपराध परिचाराय शिद्याग्रशीऽपेद्यतः । कल्पन्वाश्वनायनापक्तन्वेधाय-नादिसूचं कल्यते, समर्त्याते यागप्रयोगोऽचेति युत्पत्तेः। नन्याश्वलायंनः किं मन्त्रकारहमनुख्य प्रवत्तः किं ब्राह्मणमनुख्य, नादाः, दर्भपूर्यमासी व्याखास्थाम इत्येवं तेनापकान्तलात्, नद्यप्रिमील इत्यादया मन्त्रा दर्भपूर्णमासयोः कचिदिनियुक्ताः। न दितीयः, अमावैधानमेकाद्यक-पालं निर्व्वपति दो चाबी बाया मिलेवं दो चाबी बेकेः बाद्या वे प्रकान्तलात।

चने।चते, मन्त्रकारहे। ब्रह्मयचादिजपत्रमेरा प्रस्तो, नतु यामानुस्राग-क्रमेख प्रकृती ब्रद्धायश्चर्यवं \* विष्टितः, यः खाध्यायमधीयीतैकामप्यूचं यजुःसामे वा तहस्ययस इति, सीऽयं ब्रह्मयस्त्रमाः स्विमील इत्या-मायममेगानुष्ठेयः। तथा सर्वे। ऋचः, सर्वे। यि यन् वि, सर्वे। यि सामानि, वाचलीमे पारिश्ववं शंसन्तीति विधीयते, तथाश्विने शस्यमाने सूर्यो नोदियादिप सर्वादाशतवीरनुब्रुयादिति विधीयते, तथा रिज्यत इव वा एवं प्रेवरिचते, या वाजयति, या वा प्रतिस्हाति, याजयिला-प्रतिग्रस्य वा, खनश्रन् चिः खाध्यायं वेदमधीयीतेति प्रायस्वित्तरूपं वेदपारायणं विचित्तिस्यादिषु कत्स्त्रमन्त्रकाणः विनियोगेषु सम्पदाय-पारमार्थामतक्रम रवादरखीयः। विशेषविनियोमस्त मन्त्रविशेषायां श्रुति चिक्तवाका दिप्रमायान्युपजी याश्वलायना दर्भयति, चती मन्त्र-कारङ्क्रमाभावेऽपि न कश्चिदिरोधः। इषेलेखादिमन्त्रास्त कलन्छान-क्रमेरीवाद्माता, इत्यापस्तम्बादयस्तेनैव क्रमेरा स्त्रनिर्म्हारी प्रवत्ताः, स्वा-मातलादेव जपादिव्यपि स रव कमः। यद्यपि व्राह्मणे दोक्तणीयेखि-कपकान्ता, तथापि तस्या इस्टेई र्श्यपूर्णमासविक्षतलेन तद्येच्तला-दाश्वलायनस्थादी तद्यास्थानं युक्तं; खतः कल्पसूत्रं मन्त्रविनियोगेन कालनुष्ठानमुद्दिखोपकरोति, तर्हि प्रवावाजा इवादीनां सामिधेनीना-मचामेव विनियोगमाञ्चलायना अववीत् नमः प्रवत् इत्यादयस्वना-माताः कुतो विनियुच्यन्त, इति चैन्नायं देश्यः, शखान्तरसमामातानां ब्राह्मणान्तरे सिद्धस्य विनियोगस्य गुणोपसंचारन्यायेनाच वक्तव्यलात्, सर्वप्राखाप्रव्ययमेनं नर्मिति न्यायविदः, तसाच्छि चावलाच्येाऽप्यपे-चितः। व्याकरणमपि प्रकृतिप्रत्ययास्परेग्रेग पदस्ररूपतदर्शनिख-यायोपयुज्यते, तथा चैन्द्रवायवग्रह्रबाह्मणे समाम्रायते । वारवे पराच-बाह्यतावदत्, ते देवा इन्द्रमञ्जवन्, इमान्नावाचं व्याकुर्व्विति, साजनवी-इरं हमो, महां चैवैष वायवेच सह ग्रह्माता इति, तसादेन्त्रवायवः सह मुच्चते, तामिन्द्री मध्यती ऽवक्रम्य व्याकरीत, तस्मादियं व्याकृता वाम-द्यत इति। अपिमीले पुरोष्टितमित्याद्वाक् पूर्वसिन् काले परा-चीसमुद्रादिध्वनिवदेकातिमका सती खायाकता, प्रकृतिः प्रत्ययः पदं वाकामित्यादिविभागरिहतासीत्, तदानीं देवैः प्रार्थित इन्द्र रक-सिन्नेव पाचे वायीः खस्य च सीमरसग्रहणरूपेण तुरुस्तामख्या वाचं

<sup>\*</sup> प्रश्नायायसीवं कां, मं।

मध्ये विच्छिय ते प्रक्रतिप्रत्ययादिविभागं सर्वेत्राकरोत्; तसादियं वाक् इदानीमपि पाणिन्यादिम इधिभिर्छाक्तता सर्वैः प्रकात इत्यर्थः। तस्येतस्य व्याकरमस्य प्रयोजनविशेषा वरक्चिना वार्त्तिके दर्शितः, रचोद्यामसम्बद्धसन्देद्याः प्रयोजनमिति। रतानि रचादिप्रयोजनानि प्रयोजनान्तराणि च महाभाष्ये पतञ्जलिना स्पष्टीक्रतानि। लीपा-गमवर्णविकारचे चि सम्यग्वेदान् परिपालिययति, वेदार्घचाधा-वस्यति: तस्मादचार्थं वेदागमध्येयं व्याकरणं। ऊष्टः खल्वि न सर्व-लिक्नेर्न सर्व्वाभिर्विभित्तिभिर्वेदमन्त्रा निगदिताः, ते चावध्यं यचाकु-त्वेन यथायथं विपरिसमयितचाः, ताज्ञावैयानरसः भ्रकोति विपरि-ग्रामियतं, तस्रादध्येयं व्याकरगं। च्यागमः खल्पपि ब्राह्मग्रेन निः-कारसो धर्मः घडको वेदोऽध्येयो चेयख, प्रधानच घटत्खक्षेष् व्याक र गां, प्रधाने घु कता यैतः फलवान् भवति, लब्बर्घश्वाध्येयं व्याकरणं। ब्हस्पतिरिन्ताय दिखं वर्धसहसं प्रब्दाप्रब्द परायणं प्रीवाच, ब्रहस्प-तिख वक्ता, इन्द्रसाधीता, दियां वर्षसत्तसमध्ययनकालः, खन्तस् न जगाम, चादा तु पुनर्यदि परमायुर्भवति, स वर्ष प्रतं जीवति, तच कुतः प्रतिपदपाठेन सकलपदागमः, कुतस्तरां प्रयोगेनासन्देशार्थं वाध्येयं व्याकरणं। याजिकाः पठन्ति, एवतीं स्थूलएवतीमामिवाक्णी मनद्वाची-मालभेतेति। तत्र न जायते किं स्थलानि एवन्ति यस्याः सा स्थूल-एवती, निंवा स्थूना चासी एवती च स्थूनएवतीति, ताद्वावैयाकरणः खरते। ध्यवस्यति। यदि समासान्तादात्तेलं तदा कर्म्मधारयः; अध पूर्वपदप्रकृतिस्वरतं तता बज्ज ब्रीहिरिति, इमानि च भूयः प्रव्दानु-शासनस्य प्रयोजनानीति। तेऽसराः, दुष्टः शब्दः, यदधीतं, यस्तु प्रयुक्तो, चाहितामिरपण्रब्दं प्रयुच्य सारसतीमिष्टं पायश्वित्तार्थं निर्वपेत् प्रायसित्तीयामाभूमेत्यध्येयं वाकरणं। चिविदांसी विभक्तिं कुर्वन्ति, यी वा इमां चलारि उतलः सक्तुमिव सारखता दशम्यां पुत्रस्य सुदेवे। षसिवरण तेऽसराः चेलये। चेलय इति कुर्वन्तः परावभूवः ; तसाद्धा-द्वार्येन न स्वे च्छितवे नापभाषितवे स्वेच्छे। इता एष यदपशब्दः स्वेच्छा-माभूमेत्राधीयं व्याकरणं। दुष्टः प्रब्दः खरते इ स वाग्वपराघाणिः ते दुष्टान् प्रव्दान् मा प्रयुक्तचीलध्येयं खाकरणं। यदधीतमविचातं निगरेनैव प्रब्धते, खनावाविव शुक्कोन्धे। इन की ज्वलति वर्षिचित्, खवि-ज्ञातमनर्थनमाध्यमीयाष्ट्रीत्यधीयं व्यानरगां। यन्तु प्रयुक्ते कुणली विश्वे-घेगाग्रव्दान्यचावद्यवद्वारकाले. सेऽनन्तमाप्रोति, जयं परच । वाग्यी-

मित्, दुर्खात चापप्रन्दैः, के। वाग्यामित् या हि प्रव्दान् जानाति. अपशब्दानप्यसी जानाति, यथैव शब्दज्ञाने धर्मः, एवनपशब्दज्ञाने उष्यधर्माः प्राप्नोति, खपवा भ्यानधर्मः प्राप्नोति ; भ्यांसी ह्यपण्डंदा खालीयांसः प्रव्दाः, रक्तेकस्य हि प्रव्दस्य बह्दवीऽपभंपाः, गौरिस्तेतस्य शब्दस्य गावी गामि गानियवमादयः \*। चवाग्यागिवत्, चाचानं तस्य भर्यां, नात्यन्ताचानाय भर्यां भवितुमईतीति। यो ह्याजानन् ब्राह्मग्रं इन्द्यात, सुरांवा पिवेत्, से। (पि मन्द्ये पतितः स्थात्, स्वंतर्ह्यिकः खावाग्यागिवदेव। खाय ये। वाग्यागिवत, ज्ञानन्तस्य प्ररां, खिवदांसः प्रत्यभिवादे नाम्ना ये न इति विदुः कामन्तेषु तु विप्रोध्य स्त्रीव्विवायम इं बदेदिति स्त्रीवनाभूमेवध्येयं व्याकरणं। विभक्तिं कुर्व्वन्ति, याचिकाः पठिन्त, प्रयाजाः सविभित्तिकाः कर्त्तवा इति। नचान्तरेण व्याकरणं प्रयाजाः सविभक्तिकाः प्रत्या कुर्व्वन्ति, \* तस्माद्ध्येयं व्याकरगं। ये। वा इमा पदमः खरमोऽचरमो वर्गमा वाचं विद्धाति, स चार्त्तिजीना भवति, चार्त्तिजीनाः स्थामेत्यध्येयं चाक्ररणं । चलारिष्ट्रकास्त्रयोचस्य पादा, दे प्रीर्धे समञ्जासी अख। निधाबदी रुषभी रोखीति मही-देवा मर्त्यां चाविवेश । चलारिष्टङ्गा चलारिषदजातानि नामाखाता-पसर्गनिपातास्व । चया कास्य पादाः, चयः काला, दे शीर्घे सुशब्दीऽपश-ब्दख, सप्तक्तासः, सप्तविभक्तयः, निधावद्रः, निष् स्थानेषु बद्धः उरिस करछे प्रिंटिस च । द्रवभी वर्षणात् सर्व्वकामानां रारवीति, रीतिः प्रब्दकर्मा, महादेवी मर्चा खाविवेध, महता देवेन नस्ता-दालयं स्थादित्यध्येयं व्याकरगां। चथवा चलारिवाकपरिमिता पदानिः तानि विदुर्बाह्मणा ये मनीविगाः। गुष्टा जीशि निष्टितानि नेष्ट्रयन्ति तुरीयं वाची मन्या वदन्ति, ये मनीविका मनस ईविका मनीविका गुष्टायां त्रीमि निष्टितानि नेङ्गयन्ति, न चेछन्ते, तुरीयं वाची मन्था वदन्ति, तुरीयं हवा रतदाची यन्मन्छोष् वर्तते। उतलः प्रसन्नद्रर्भ, वाचमुतलः प्रत्वन प्रशोत्येगां। उतीलोऽसी तन्वं विससी जायेव पत्य-उम्रती सुवासाः। अपि खल्वेकः प्रायमि न प्रस्यति, महरावमि न महर्योः-त्येमां चविदांसमा हार्षन्तस्में चन्यस्में तन्यं विसस्ने तम् विद्याते, जायेव पत्व उप्रती सुवासाः, यथा जायापत्वेकामयमाना सुवासाः खमात्मानं

<sup>\*</sup> भेषोतिश्विकाकां, सं। \* कर्तुकां, सं।

विद्याते, रवं वालिदेखमात्मानं विद्याते, वाष्ट्री विद्यायादित्यध्येयं व्याकर्या । सक्तुमिव, सक्तुमिव तितउनापुनन्ती यत्र धीरामनसा वाच-मकत। ख्वासखायः संखानि जानते भद्रैषां बच्चीर्निष्टिताधिवाचि ! सक्तः सचते उद्धारा भवति \* कसतेर्वास्या दिपरीतस्य विकासिता भवति, तित उपरि पवनं भवति, वाचमन्नत ्वाचमन्नवत संख्यानि जानते भद्रास्त्रेघा लच्नीर्निष्टिताधिवाचि । दशम्यां पुत्रस्य, दशम्यां पुत्रजातस्य नाम विद्धात्, घाषवदायनाच्चरमभिनिष्ठानां \* द्यच्चर चतुरचारं वा सतं नाम कुर्यात्। न तद्धितमिति न चान्तरेग व्याकरगं क्रतन्तद्भिता वा प्रका विचातुं, तस्नादधीयं व्याकरगं। सुदेवी चसि, सुदेवा चसिवरण यस्य ते सप्तसिन्धवः। चनुच्चरन्ति काकुदं सूमी सुचिरामिव। सप्तसिन्धवः सप्तविभक्तयः, काकुट्जिका सा चस्म-न्विद्यत इति काकुदं तालु सुिर्मिस्या लेक्पितिमेति, रवं सिद्धे भ्रब्दार्थसम्बन्ध इत्यादिवार्त्तिकोाक्तान्यन्यान्यि प्रयोजनान्यनुसन्धेयानि । चाय निरुत्ताप्रयोजनम्थते, चार्यावनाधनिरपेत्ततया पदजातं यज्ञी-क्तन्तविरुक्तं, गीः, ग्मा, ज्या, च्या, च्यमेत्यारभ्य वसवः, वाजिनः देव-पत्नो देवपत्न्य रत्यन्तो यः पदानां समाम्रायः समाम्रातः, तिसान् यत्र्ये पदार्घावनेधाय परापेचा न विद्यते, रतावन्ति एथिवीनामानि. रतावन्ति हिरखनामानि, इत्येवं तच तच विस्पष्टमभिहितलात। तदे-तित्रकतं चिकाराः तसानुक्रमशिकाभाष्ये दर्शातं । स्राद्यं नेधराटकं कार्खं, दितीयं नैममन्त्रयां, हतीयन्दीवतद्वेति समाम्रायस्त्रिधा मतः। ग्रीराद्यपारे पर्यन्तमादां नैघग्टुकं मतं। जद्दादाब्बस्जीघानां नैगमं सप्त चचते । षाम्यादिदेवपत्न्यनां देवताकाराष्ट्रमुखते, षाम्यादिदेवी ऊर्चाड्यक्तः चितिगते। गगः। वाष्यदयो भगानाः सुरन्तरिचस्दे-वताः, स्र्यादिदेवपत्न्यन्ता युस्थाना देवताग्रामा इति। गवादिदेवपत्न्यन्तं समाम्राय मधीयत इति। रकार्थवाचिनां पर्यायग्रब्दानां सङ्घा \* यत्र प्रायेगोपिद्यते, तत्र निघग्टुग्रब्दः प्रसिद्धः। तादशेखमरसिंइवैज-यन्ती चलायधादिषु दशनिष्ठ एवं द्रित व्यवचारात्, रवमचापि पर्यायभ्रब्दसन्युपदेभादादाकाग्रस्य निघगटुकलं; चयोऽध्यायाः; ते प्रथमे एथियादिनोकदिक्यानादिद्रव्यविषयाश्रि

<sup>\*</sup> दुई वो भनति कां. सं। \* दाद्यन्तरन्तस्थाभिर्निष्ठानानं सं, कां। \* संशोग कां, सं।